



### بسلسلة تحفظ عقبيدة خلافت راشده

مولوی مهر حسین شاه بخاری کی کلی پیشی کاجواب بعنوان و فاریخ د فاریخی می می می می از این از این می می از این از این می می می از این می می می از این می می می از این می می می

> (رفاع من مطانا المنظم المنطلة المنطلة



رممان پلازه مجیلی سندنی اُردُو بازار، لاہو۔ Ph: 042-7214882, 0321-4044502

مكاب كاب



## سلسله اشاعت نمبر ①

دفاع حضرت معاويه رثالفة

حضرت مولانا قاضي مظهر حسين صاحب وخلك

ناشر سُنّی اکیڈمی جامعها بل سنت تعليم النساءعقب مدنى جامع مسجد جكوال

اشاعت

اکتو بر ۱۰۰۸ء کمپوزنگ

رشيدا حرصد لقي

03004742551

# فهرست مضامين

حکمین کی خطابھی اجتہادی تھی (حضرت شاه ولى الله محدث ) ----خطائے اجتہا دی کوعنا دی نہیں کہہ سکتے - اسم صحابة كااختلاف نفسانيت بينى ندتها (حضرت ومجد دالف ٹائی) ----مشاجرات صحابة رحمآء بينهم ك خلاف نہیں (حضرت مد فی) — سسس فآویٰعزیزی کی عبارت \_\_\_\_\_ فناوى عزيزى كى الحاقيات — يسس كياحضرت عائشه والفا كالختلاف تني ير نفسانيت تفا؟ حضرت معاوّ بيعادل بين (امام نوويّ) — ٢٣ تمام صحابه عادل ہیں (ابن حجرعسقلانی وغیرہ) ۔ سوہم مولانالعل شاه کی تطبیق سیجی نہیں \_\_\_\_ ہم ہم خطائے اجتہادی عدالت کے منافی نہیں ۔ ۵۸ معصیت صورتاوحقیقتا کی بحث (حضرت مدتی) - ۲ م عدالت صحابة كے بارے بيں اہم سوال - ٩٩

كتاب خارجي فتنه پرعلماء كے تبعرے -- اا ما منامه بینات کراچی ما منامه البلاغ ، كرا چى ما جنامه الحق اكوژه ختك ما بنامه ضیاع حرم لا جور ہفت روز ہلولاک فیصل آباد — ۱۲۳ سعيدآبادي كتابي تھلی چھی کی حیثیت – ۱۲ مولوی سیاح الدین تفہیم القرآن کی مدح میں — ۱۸ کھلی چھی کے اعتراضات کا جواب 19 كياحضرت معاوية كى خطاعنادى تقى — ۲۰ جورِمعاویة کی مراد (حضرت مجددالف ثاقی) – ۳۳ مولانا بخاری اورخادم اہل سنت کے ملک کافرق — ۲۵ آيتوان طانفتان من المومنين اقتلوا-٢٦ حضرت معالق يصور تأباغي بين ندكه حقيقتا \_ كا

روایت صدیث کے بارے میں صحابہ کے معصوم ہونے کی کیادلیل ہے؟ ۔ ۲۴ شاذ ونا در جرم كا سرز دجونا عدالت کے منافی نہیں (حضرت مدقی) — ۲۵ شيعه كيا كہتے ہيں؟ (وْهَكُومِجْهَد) ٢٦ \_\_\_\_ حضرت على يرحضرت فاطمية كاطعن (عبارت حق اليقين) \_\_\_\_\_\_ 42\_ انبيائے كرام كى لغزش كامفہوم (بحواله علمی محاسبه) — ۱۸ شیعہ بھی ترک اولی کے قائل ہو گئے ۔۔۔ ۲ اعتراض دوم کی بحث (عبارت استخلاف یزید) - ۴ ک حضرت ابن عمر کی شفیص حضرت معاوَّي كي صرت تو بين (خطبه يزيد کي آ ژيس ) \_\_\_\_\_ زياداعلى درج كامد براور حضرت على كاحاى تھا (ابوالاعلیٰ مودودی دسید حل شاہ بخاری) — 9 کے حضرت ابوسفیان کی تو بین ـــــــــــ ۱۰۸ بِعلیٰ کی آ ڑمیں حضرت معاقب یک تو ہین -- ۸۲ حضرت معاوَّية حضرت عليَّ ك فضائل كے معترف تھے (مولانا محرتقی عثانی جشس سيريم كورث ) ---

مولوی مبرسین شاه بھی مجھیں ---- ۵۰ حضرت معاوية حقيقتاً باغی ندینے (علمی محاسبه کی عبارت) – ا۵ شیعه مجهدده هکو کے اعتراض کا جواب — ۵۳ كيا وْ هَكُوْتُر يفِ قِر آن كِ قائل بين سندیلوی صاحب کامعاملہ -----حصرت معاقبه مجتمد تص (حضرت ابن عباس) - ۵۵ مولوی مهرحسین شاه کی علمی خیانت --- ۵۶ مولا تالعل شاه اورمولوی مهرسین شاه کا اختلاف - ۵۷ حضرت معاوية مجهديين (مولانالعل شاه) - ۵۵ شیعه مجتبد ده هکوکی علمی خیانت و کذب بیانی - 20 حضرت معاوية جليل القدر صحابي نهيين (مولوی مهر سین شاه) — ۹۵ حضرت معاويةً فيع الثان صحابي بين (مولانالعل شاه بخاری) – ۲۱ حضرت معاوية ضاحب فضائل ہيں (حضرت شاه ولی الله محدث ) — ۲۲ مولوي مهرحسين شاه صاحب كا اہل سنت پرافتر اء مولوی مهر حسین شاه صاحب کا ایک نیا شوشه (مئله عصمت انبیاء) \_\_\_\_\_\_

شیعہ بھی یہی کہتے ہیں \_\_\_\_\_ •اا حضرت معاوية كى خلافت (حضرت ابن عباس كاتيت ساسنباط) ---- ااا حضرت معاویی کےخلاف (مودودی اور ڈھکو) – ۱۱۳ حضرت معاوییاً ورکتابت وی سے ۱۱۵ لااشبع الله بطنه كى بحث (مولوى مهر حسين شاه ـ وْ حَكُوشيعيه اوروحيد الزمال اس میں ہمنواہیں) – – ۱۱۲ رام چندر، پچمن، زرتشت اور بده وغیره يغمبر ہيں (علامه وحيدالزمال) — كاا رحمة للعالمين كى بددعا حقيقتا دعائے حضرت معاوییازروئے حدیث جنتی ہیں – ۱۲۰ حضرت معاوية بإدى ومهدى ہيں (دعائے نبوی) — ۱۲۲ حضرت معاوية كے گھوڑے كاغبار حضرت عمرو بن عبدالعزيز عافضل ع، امام نسائي "--١٢٣ صدیق اکبرکون میں (شیعہ عقیدہ) ---۱۲۶ كياستِ گالى گلوچ كو كہتے ہيں (مولانا لعل شاه کی تضاوییانی) – سے ۱۴۷ ت نبوی کامفہوم (ایک اہم سوال) --- ۱۲۹ يحضرت معاويفكا دفاع ہے يا جارحيت؟ - ١٢٩

مولا نالعل شاه كابيجا تعصب (روايت الي داؤركي ايم بحث) مولا نالعل شاہ صاحب کی سندہے جہالت — ۸۹ حضرت حسن نے حضرت معاویہ ہے لا كھوں روپے وظیفہ لیا \_\_\_\_\_ او شیعہ بھی وظائف معاویہ کا قرار کرتے ہیں۔ ۹۲ صلح حضرت حسن کے بعد حضرت معاقب برحق خليفه بين (غوث أعظمٌ) \_\_\_\_\_\_ ١٩٣ كيا حضرت مقدام جمك كئے --- 90 غلط بیانی کی حد ہوگئ – ۲۹ (مولاناشس الحق عظیم آبادی کی عبارت قابل اعتراض ہے ----كياعلامه وحيدالزمال شيعه تنفي؟ \_\_\_\_\_ ١٠٢ مولوی وحیدالز مال اوربغض معاوییّ --- ۱۰۳ م حضرت علی سب ہے زیادہ خلافت کے مستحق تض وحيدالزمال) \_\_\_\_\_۵٠١ علامه وحيدالزمال كى كربلائيت --- ١٠٦ حصرت علی نے حضرت آبو بکر کی کیوں مخالفت ندكى (امام محمد باقر") \_\_\_\_\_\_ حضرت معاوية كےخلاف مولا تالعل شاہ ك فردجرم (جارالزامات) -----مودودی صاحب بھی یہی کہتے ہیں — ۹۰۱

طعن صحابه كرام كاوبال -- ۱۵۰ تمام صحابة جنتی ہیں (حضرت شاہ عبدالعزيز محدث د بلوي، حضرت مد في، حضرت مجدد الف ثاني ، امام ابن حزم ) - 101 صحابه كرامٌ اورمسلك ابل السنّت والجماعت – ١٥٢ صحابة پرطعن كرنے والازنديق ----حضرت معاقب پرطعن کرنے والاجہنم کا کتا - ۱۵۴ سنی،شیعهاورخار جی کون ہیں؟ (حضرت مجد وصاحب الرائين ) -----حضرت معادًّا يه كادفاع ----خواب میں حضرت معاویة کی زیارت -- ۱۵۷ ليے جدا جدا پيانے كيوں؟ ---- ١٣٩ دارالعلوم ديوبندكا فذكورہ بحث برى كمر -- ١٥٩

جارحیت کانمونه — اسما صديق وفاروق پرمولا نالعل شاه کی تنقيد — ۱۳۵ حدیث بخاری کی اہم بحث ----حفرت سعد بن عبادة في في حفرت صدیق کی بیعت کی ----حضرت عمرٌ پرمولا نالعل شاه کاافتراء -- ۱۳۸ ایک اور عجیب افتر اء (ابن عباس کو عباس بناديا) - اسما خلفائے راشدین کے بارے مين ايك ابم نكته حضرت نا توتوی کاارشاد ( جاریار ) -خلافت صديقي اورمولا نالعل شاه \_\_\_\_ ١٣٨ حضرت صديق اورحضرت مرتضى كے

# حرف آغاز

#### بسم الله حامدا ومصلياً.

حضرت موالانا قاضی مظہر حسین صاحب رطالت (۱۲ جنوری ۱۹۱۳ء/۲۲ جنوری ۲۲۰۰۲ء) فاضل دیو بند، خلیفہ مجاز شخ الاسلام موالانا سید حسین احمد مدنی برطالت نے قریباً پون صدی مذہب اہلِ السنت والجماعت کی تبلیخ و تحفظ کے لیے تحریری و تقریری طور پر جو گراں قدر خدمات سرانجام دیں ہیں وہ کسی تعارف کی مختائ نہیں ، آپ کے پیشِ نظر کسی مخصوص فرقہ کی فقط تر دید کے بجائے اہل سنت کے اجماعی عقا کدونظریات کودلائل و براہین سے بیان کی فقط تر دید کے بجائے اہل سنت کے اجماعی عقا کدونظریات کودلائل و براہین سے بیان کرنا تھا۔ آپ اس حوالے سے ہر طبقہ فکر کی طرف سے اٹھنے والے اعتراضات کونقد و جرح کے میزان میں پر کھتے اور حقیقت واضح کرتے۔ حضرت قاضی صاحب بلاشبہ دورِ حاضر میں بلاخوف لومۃ لائم جرائت وحق گوئی کی بہترین مثال تھے۔

#### (رحمة الله عليه رحمة واسعة)

سن اکیڈی کے قیام کی غرض حضرت موصوف بھلٹ کی جملہ تصانیف و بیانات کو مظرِ عام پر لانا ہے۔ اس سلسلہ کی '' پہلی کاوش' 'آ پ کے ہاتھوں میں ہے۔ خدا کرے ہم اپنے مقاصد میں کامیاب ہوں اور اکیڈی جس کے قیام کا خواب حضرت قاضی صاحب پڑالٹہ نے اپنی حیات طیبہ میں دیکھا تھا اس کی حقیقی تعبیر ثابت ہو۔ حضرت قاضی صاحب پڑالٹہ نے اپنی حیات طیبہ میں دیکھا تھا اس کی حقیقی تعبیر ثابت ہو۔ حضرت

قاضی صاحب ﷺ نے اپنی اس آرزوکو اپنی مایی ناز تصنیف ''بیثارت الدارین' میں ان الفاظ میں ذکر فرمایا ہے:

''اگراللہ تعالیٰ نے تو فیق دی تو ''سنی اکیڈی'' بھی قائم کی جائے گی جس کے ذریعیہ سنی اہم تصانیف کی اشاعت ہوتی رہے۔'' (ص، ۵۳۷۵)

والسلام

زامدحسین رشیدی جامعها بل سنت تعلیم النسآء عقب مدنی جامع مسجد جکوال

### المالحالية

ٱلْحَمَٰدُلِلَّهِ رَبِّ الْعَلَمِينَ وَالصَّلُوةُ وَالسَّلَامُ عَلَى رَسُولِهِ سَيِّدِنَا مُحَمَّدٍ خَاتَمِ النَّبِيِّينَ وَعَلَى خُلَفَاءِ الرَّاشِدِينَ وَعَلَى اللهِ وَاصُحْبِهِ أَجُمَعِينَ \_ قريباً ١٩/٥ ماه پہلے ایک کتا بچہ صفحات ٢٣ لعنوان: کھلی چیٹھی بنام مولانا قاضی مظہر حسين صاحب مدظله مؤلفه ستدمهر حسين شاه صاحب بخارى ساكن كامره ضلع اتك شائع هوا ہے۔ جو انہوں نے مجھے خود بھیجا ہے (کیکن اس کتا بچہ میں تاریخ تصنیف اور پرلیس کا نام مجھے نہیں مل سکا۔اییا کیوں؟ واللہ اعلم) اس میں انہوں نے میری کتاب "خارجی فتنہ حصہ اول کی بعض عبارتوں پر اعتراض کیا ہے۔شاہ صاحب موصوف تین جارسال سے میرے ساتھ خط و کتابت نرتے رہے ہیں۔میری سابقہ تصانف کی تعریف و تائید بھی کرتے رہے ہیں۔اینے ایک مکتوب مورخہ ۱۹ ارد تمبر ۱۹۸۱ء میں انہوں نے جھے ان الفاظ سے یاد کیا: والمحامد كبيرامام ابل سقت حضرت مولانا قاضي مظهر حسين صاحب دامت بركاتهم -" مكتوب محرره ١٩٨٣ و ميں يہ تجويز پيش كرتے ہيں كه: آپ ایک ماہنامہ کا دفتر تحریک خدام اہل سنت سے اجراء فرماویں ، بیروفت کی اہم ضرورت ہے۔ اہل سنت کے کئی مدارس سے ماہنا مے نکلتے ہیں مگر وہ سی ضروريات كو يورانبين كرتے للنذاآب توكلت على الله ما منامدالل سنت كا اجراء فرمادين-

ایک دومرتبر کریک خدام اہل سنت کے سالانہ جلسہ ٔ بمقام مرزاا ٹک میں انہوں نے ملاقات بھی کی۔

كتاب خارجي فتنه پرعلماء كے تبحرے

الحمد للد '' كتاب خارجی فتنه حصه اوّل' سنی عوام وخواص میں بہت مقبول ہوئی ہے۔ سنی علمائے كرام نے اس كی تائيد فرمائی ہے آور ملک كے مؤ قر جرائد میں اس پر تائيدی تبھرے لکھے گئے ہیں جوان شاءاللہ تعالیٰ کتابی صورت میں شائع کیے جائیں گے۔ یہاں ان کے بعض اقتباسات حسب ذیل ہیں:

سب سے زیادہ مفصل تبھرہ حضرت مولانا محمد یوسف صاحب لدھیانوی زید مجدہم کا ہے۔ چونکہ اس کتاب میں دواہم مسکلے زیرِ بحث آئے ہیں۔(۱) حضرت علی قرآن کے موعودہ چوشھے خلیفہ راشد تھے۔(۲) مشاجرات صحابہ بخالیہ (یعنی جنگ جمل وصفین) میں حضرت علی المرتضلی دلائیہ حق وصواب پر تھے اور ان کے مقابلہ میں حضرت امیر معاویہ اور وسف وسرے صحابہ کرام دفائیہ میں حضرت امیر معاویہ اوسف وسرے صحابہ کرام دفائیہ میں خطائے اجتہادی کا صدور ہوا ہے اس لیے مولانا محمد یوسف صاحب موصوف اپنے تفصیلی تبھرہ میں اس کی تائید کرتے ہوئے لکھتے ہیں:

بلاشہان دونوں مسکوں میں جناب مصنف نے اہل حق کے مسلک کی ٹھیک ٹھیک ترجانی کی ہے۔ اہل حق پرجس طرح روافض کی تر دید لازم ہے اسی طرح خوارج ونواصب کی تر دید بھی ان پر لازم ہے اور جس طرح خلفائے ثلثہ رضوان اللہ علیہم اجمعین کی طرف سے دفائ کرم اللہ وجہد کی طرف سے دفائ کرما اللہ وجہد کی طرف سے مدافعت کرنا بھی اہل حق کا فریضہ ہے۔ جناب مصنف کوحق تعالیٰ شانہ جزائے خیرعطا فرما ئیں کہ انہوں نے اہل حق کی طرف سے بی فرض تعالیٰ شانہ جزائے خیرعطا فرما ئیں کہ انہوں نے اہل حق کی طرف سے بی فرض کفا بیانجام دیا ہے۔ النے (ماہنامہ بینات کراچی جن سے جنوری ۱۹۸۴ء)

مولانا محراتی میں شعبہ دعوت و ارشاد کے صدر تھے۔ بینات کے اس تبصرے سے وہ استے ناراض ہوئے تھے کہ ستعفی ہوکر اس ادارہ سے قطع تعلق کرلیا ہے۔ انا للہ و انا الیہ د اجعون۔

ا ما منامه البلاغ كرا جي ( شاره اكتوبر، نومبر ١٩٨٣ء) مين لكهة بين:

زیر تبصرہ کتاب خارجیت اور ناصبیت کے فتنہ کا تریاق ہے۔ موصوف نے مولانا محد اتلی صاحب سندیلوی (کراچی) کا مسلک بیان کرنے کے بعد اس پر تبصرہ فرمایا ہے اور ان کے خیالات پر تنقید کی ہے اور بتایا ہے گیا ہے کہ اہل السنت

ما بهنامه الحق (اكوژه ختك) مارچ ۱۹۸۳ء مین تنجیره نگار لکھتے ہیں:

دراصل خوارج فرقة سبائي (جواسلام كاسب سے پہلافرقہ ہے جس كابانى ابن سبا
ایک بہودی نومسلم تھا جس نے حضرت عثمان گے مخالفین كوایک شیرازہ میں مجتمع كیا
تھا) كى دوسرى شاخ ہے اور پہلى شاخ نے اپنے كوعلوبه یا شیعان علی گے لقب
ہے مشہور كیا۔خوارج كى تر دیدخود صحابہ كرام ان الله الله الله ميں ''ماانا علیه
مولانا قاضى مظہر حسین صاحب نے بھى زیر تبصرہ كتاب میں ''ماانا علیه
و اصحابی '' كے اصول كے پیش نظر اصلاً خوارج اور ضمناً اہل تشیع كا زبردست
نوٹس لیا ہے۔محمود احمد عباسى اور اس كے پیروكاروں سے شوس علمى بنیادوں پر گفتگو
کی ہے۔اس كتاب میں بھى ان كى باقی تصنیفات كى طرح تحریر شستہ اور الہجہ متین
ہے جو ہر طبقہ كے لیے یكسال طور پر مفید ہے۔

ایهنامه ضیائے حرم لا ہور جولائی ۱۹۸۳ء میں رقمطراز ہیں:
 زیرنظر کتاب مولانا محمد اسطی صاحب سندیلوی (کراچی) کا مسلک اور خارجی فتنه

میں مولانا قاضی مظہر حین نے سند بلوی صاحب کے افکار ونظریات کا بجر پور
انداز میں جائزہ لیا ہے اور ان کے تمام گراہ کن دلائل کے بیخے ادھیر کرر کھ دیے

ہیں۔ قاضی صاحب کے دلائل اسنے محکم ہیں کہ کسی سلیم الطبع شخص کے لیے ان کا
در کرناممکن ہی نہیں۔ انہوں نے جو بات لکھی ہے پورے حوالے اور دلیل کے
ساتھ لکھی ہے اور خابت کر دیا ہے کہ سند بلوی صاحب جس ناصیت کے علمبردار
ہیں اس کی حدیں خارجیت کے ساتھ ملتی ہیں اور بید کہ رفض۔ خارجیت اور
ناصیت ایک ہی ورخت کی تین شاخیں ہیں۔ ہم قاضی صاحب کی اس بیش بہا
ماسیت ایک ہی ورخت کی تین شاخیں ہیں۔ ہم قاضی صاحب کی اس بیش بہا
ماسیت ایک ہی ورخت کی تین شاخیں ہیں۔ ہم قاضی صاحب کی اس بیش بہا
ماسیت ایک ہی ورخت کی تین شاخیں ہیں۔ ہم قاضی صاحب کی اس بیش بہا
ماسیت ایک ہی ورخت کی تین شاخیں ہیں۔ ہم قاضی صاحب کی اس بیش بہا
ماسیت ایک ہی درخت کی تین شاخیں ہیں اور تم املی کے سر پر گرز البر زشکن کی
مفارش کرتے ہیں۔ فی الحقیقت یہ کتاب ناصیت کے سر پر گرز البر زشکن کی
مفارش کرتے ہیں۔ فی الحقیقت یہ کتاب ناصیت کے سر پر گرز البر زشکن کی
مشیت رکھتی ہے۔ اس کے پڑھنے ہے معلومات میں اضافہ ہوتا ہے اور وہ تمام
شبہات اور وسوسے دور ہوجاتے ہیں جوروافض ،خوارج اور نواصب کے زہر یا
پرو پیگنڈ نے سے بعض ذہنوں میں پیدا ہو گئے ہیں۔

مفت روزه لولاک فیصل آباد ۲۸۸ رجون ۱۹۸۳ عیس لکھتے ہیں:

''حضرت قاضی مظہر حسین ہے شار کتابوں کے مصف ہیں۔ زبرِنظر کتاب
''خار جی فتنہ' نام سے عنوان ظاہر ہے۔ اس کتاب میں مولانا محد آلحق صاحب
سندیلوی کے نظریات پر بحث کی گئی ہے جوانہوں نے ایک کتاب کی صورت میں
بیش کیے ہیں۔ قاضی صاحب پراللہ رب العزت کی ہے شار رحمتوں میں سے ایک
یہ بیش کیے ہیں۔ قاضی صاحب پراللہ رب العزت کی ہے شار رحمتوں میں سے ایک
یہ بیش ہے کہ مسلک اعتدال کے علم بردار ہیں۔ افراط وتفریط سے کوسوں دور رہتے
ہیں۔ ہمیشہ اپنے برزگوں ، اکابر اسما تذہ ، سلف صالحین کے نظریات وعقا کد کے
تر جمان رہے ہیں ۔ مسلک اعتدال سے کسی نے لغزش کی نہیں اور قاضی صاحب
تر جمان رہے ہیں ۔ مسلک اعتدال سے کسی نے لغزش کی نہیں اور قاضی صاحب
تر جمان رہے ہیں ۔ مسلک اعتدال سے کسی نے لغزش کی نہیں اور قاضی صاحب
تر جمان رہے ہیں ۔ مسلک اعتدال سے کسی نے لغزش کی نہیں اور قاضی صاحب
تر جمان رہے ہیں ۔ مسلک اعتدال ہے کسی نے لغزش کی نہیں ہو اہل سنت کا
د کھے کر قاضی صاحب نے بیل با ندھنے کی کوشش کی ہے۔ ہرگھر میں جو اہل سنت کا
د کھے کر قاضی صاحب نے بیل با ندھنے کی کوشش کی ہے۔ ہرگھر میں جو اہل سنت کا
د کھے کر قاضی صاحب نے بیل با ندھنے کی کوشش کی ہے۔ ہرگھر میں جو اہل سنت کا
د کھے کر قاضی صاحب نے بیل با ندھنے کی کوشش کی ہے۔ ہرگھر میں جو اہل سنت کا
د کھے کر دات ہو بیدار ہے اس کتاب کا ہونا ضروری ہے۔

٠ مخدوم العلماء حضرت مولانا خير محمد صاحب جالندهريّ (خليفه حكيم الامت حضرت

مولانا اشرف علی صاحب تھانوی ڈلٹنے) کی یادگار میں ماہنامہ الخیر ملتان سے جاری ہوا ہے اس کے شارہ فروری ۱۹۸۴ء میں کتاب'' خارجی فتنۂ حصہ اوّل پر جوتبرہ شائع ہوا ہے اس میں تج رفر ماتے ہیں:

کتاب میں مرکزی بحث اہل السنّت والجماعت کے اس موقف کو مدلل ومبر ہن کرنے پر کی گئی ہے (۱) حضرت علی المرتضی رڈائٹر اور حضرت معاویہ جائٹر کا اختلاف حق و باطل کا اختلاف خییں بلکہ صواب و خطا کا ہے اور اجتہا دی خطاء ق کے دائر ہ میں ہی ہوتی ہے نہ کہ اس سے خارج مورودی صاحب جنگ صفین میں حضرت معاویہ ڈائٹر کو حقیقتا باطل پر سجھتے ہیں اور سند بلوی صاحب اور عباس صاحب حضرت معاویہ گئی اجتہا دی خطاء کے بھی قائل نہیں ہیں لیکن اہل حق اس صاحب حضرت معاویہ گئی اجتہا دی خطاء کے بھی قائل نہیں ہیں لیکن اہل حق اس صاحب فی افراط و تفریط کے خلاف اعتدال پر قائم ہیں۔ ظاہر ہے، کہ جس موضوع پر قاضی صاحب نے قلم اٹھایا ہے وہ جہور اہل سنت کا مختار اور رہ ج موقف ہے اس لیے مصنف نے عقی اور نفلی دلائل اور اسلاف کی غیر جہم عبارات و تصریحات کا کافی مصنف نے عقی اور نفلی دلائل اور اسلاف کی غیر جہم عبارات و تصریحات کا کافی نے اہل سنت کی صحیح صحیح ترجمانی فرمائی ہے مگر مولانا سند بلوی کے نظریات پر تنقید کے زمرے میں آتے ہیں جوان کے مقام سے کا محتر اور مولانا سند بلوی پر جار حاض تقید کے زمرے میں آتے ہیں۔ الخ

گومولا نامحر یوسف صاحب لدهیانوی نے بھی بینات کے جمرہ میں یہی شکایت کی کہ میرالہجہ مولا ناسند بلوی کے بارے میں شخت ہے۔ لیکن یہاں مسئد لہجہ اور طرز تحریر کا نہیں بلکہ مسئلہ مسلک اہل السنّت والجماعت کا ہے جس میں بفضلہ تعالی بندہ نے مسلک مقت کی ترجمانی کی ہے اور سیجے العقیدہ علائے اہل السنّت نے اس میں بندر کی تائید فرمائی ہے۔ زیر بحث کتاب' خارجی فتنہ' ہے وہی لوگ پریشان ہوئے ہیں جو خارجی اور ناصبی سے یا جن میں خارجیت یا ناصبیت کے کچھ نہ کچھ اثر ات تھے اور اس کے برعس وہ لوگ ناخوش ہوئے ہیں جو حضرت معاویہ رہائی کی دینی عظمت کے کماحقہ قائل نہیں ہیں اور خطائے اجتہادی سے جاوز کر کے حضرت معاویہ رہائی کی عنادی خطا اور ان کے موقف کے باطل ہونے کے قائل ہیں۔

### سعيدآ بادي كتابجه

کتاب خارجی فتنہ کے جواب میں ایک کتا بچے صفحات • ۸قریباً ۱۵ ماہ ہوئے کرا چی سے شائع ہوا ہے جس کا نام ہے: '' قاضی مظہر حسین چکوالی کے خارجی فتنہ کی اصل حقیقت '' اس کے مؤلف مولا نامجر علی ﷺ صاحب سعید آبادی (تلمیذ حضرت سندھیؒ) ظاہر کیے گئے ہیں یہ کتا بچہ گویا کہ ایک خارجی تنبرانامہ ہے۔ یہ چونکہ''کھلی چھی'' کے بعد میں ملا ہے اس لیے اس کا جواب بعد میں لکھا جائے گا۔ ان شاء اللہ .

# تحلى چھی کی حیثیت

مولوی مہر حسین شاہ صاحب نے کسی داعیہ سے مغلوب ہوکر میرے نام کھلی چھی شائع کی ہے۔ حالانکہ علائے کرام نے بندہ کے پیش کردہ موقف کو مسلک اہل السنّت دالجماعت کی سے ترجمانی قرار دیا ہے۔ شاہ صاحب موصوف غالباً کوئی سندیا فتہ عالم نہیں جیں البتہ ان کو مولا نالعل شاہ صاحب بخاری مصنف ''استخلاف یزید' سے بہت زیادہ عقیدت ہے۔ چنانچ کتاب: ''خصائص نسائی فی مناقب مرتضوی' میں عرضِ ناشر کے تحت ریاضہ یہ کے سلسلے میں لکھتے ہیں:

یہ مولانا محد علی سعید آباد کی کون ہیں؟ بیالی غیر معروف شخصیت ہیں کہ قبل ازیں کرا چی کے احباب کو بھی ان کا سراغ نہیں مل سکا نہ ہی اس سے پہلے ان کی کئی چھوٹی بڑی تصنیف کا ذکر ملا ہے۔ اب انہی دنوں میں اچا تک ان کی وفات کی خبر علی ہے۔ چنانچہ روز نامہ جنگ کرا چی ۲۸ اپریلی ۱۹۸۴ء مطابق سرر جب ۱۳۰۴ھ میں حسب ذیل خبر شائع ہوئی ہے: ''کرا چی ۵ را پریل ، مشہور انقلا بی عالم مولانا عبد اللہ سندھی کے شاگر دمولانا محملی سعید آبادی جوعرصہ دراز سے تبوک سعودی عرب میں مقیم سے عبد اللہ سندھی کے شاگر دمولانا آئے ہوئے تھے انقال کر گئے۔ کل ان کی یا دمیں ایک قرآنی مجلس شریف گر اور آجی میں منعقد ہوگی۔ اناللہ وانا الیہ راجعون۔ حق تعالی ان کی مغفرت فرمائے آبین''۔ غالب کرا چی میں منعقد ہوگی۔ اناللہ وانا الیہ راجعون۔ حق تعالی ان کی مغفرت فرمائے آبین''۔ غالب خیال یہی ہے کہ '' کتا بچاصل حقیقت'' کے مؤلف کوئی اور صاحب ہیں۔ مولانا سعید آبادی کا نام استعال کیا گیا ہے واللہ اعلم.

ادھر سیدی و مرشدی فقیہ الامت ترجمانِ اہل سنت حضرت علامہ سید لعل شاہ صاحب بخاری مدخلہ العالی نے نامحمود عباسی یزیدی کی رسوائے زمانہ اور مجموعہ خرافات کتاب کا مکمل مفصل مدل تحقیقی رد کیا اور نا درہ عصرتالیف" استخلاف یزید" تخریفر مائی۔راقم آثم کو حضرت بخاری مدخلہ کی ذات گرامی سے والہانہ عقیدت اور لگاؤے فطر قار دِناصبیت میرا بھی محبوب موضوع بن گیا۔ای وجہ اور جذبہ سے مجلس تخفظ ناموس اہل بیت کا قیام عمل میں لایا گیا۔الخ

چونکہ مولانالعل شاہ بخاری نے اپی صحیم کتاب ''استخلاف بزید' میں حضرت معاویہ بڑائٹؤ پراس انداز سے تنقید کی ہے کہان کی دینی عظمت مجروح ہوتی ہے۔اس لیے بندہ نے اپنی کتاب خارجی فتنہ حصہ اوّل ص۲۲۳ تا ۳۳۲ میں ان کی کتاب''استخلاف بزید' کی بعض عبارات پر تنقید کی ۔اورص ۴۲۸ کے حاشیہ پر یہ بھی لکھ دیا کہ:

یزید کی تکفیر میں اہل السنت، والجماعت میں اختلاف پایا جاتا ہے البنہ اس کے فسق پر اتفاق ہے لیکن اس سلسلے میں مولا نالعل شاہ بخاری نے جس طرح حضرت معاویہ ڈاٹٹی کو ہدف طعن بنایا ہے۔ ان کے جن فضائل کے اکابر اہل سنت قائل میں ان پر بھی جرح کی ہے اور ترتیب واران کے منکرات کو تفصیلاً پیش کیا ہے۔ اس میں رسول الله منافیق کے ایک جلیل القدر صحافی (یعنی حضرت معاویہ ڈاٹٹی کی تنقیص کا پہلو بھی نمایاں ہوتا ہے۔ الخ

چونکہ مولوی مہر حسین شاہ صاحب مولا نا بخاری کی عقیدت و محبت ہے مغلوب ہیں اس لیے وہ میری اس تنقید پر ناراض ہوئے ہیں۔ چنا نچہ انہوں نے خارجی فتنہ حصہ اول کی اشاعت کے بعد مجھے ایک خط بھی لکھا تھا (جبکہ ہمارا جماعتی جلسہ بمقام مرزا (اٹک) منعقد ہونے والا تھا) جس میں انہوں نے مولا نالعل شاہ صاحب سے میری بات چیت گرانے کی تجویز پیش کی تھی جس پر میں نے اپنے جوابی مکتوب محررہ ، ۱۲ جمادی الاولی سام موان کو کھا تھا کہ:

آ پ نے اس خط میں بمقام مرزا (اٹک) ۴۹ رمارج کے جلسہ کے سلسلہ میں لکھا ہے کہ: میرا ارادہ ہے کہ حضرت مولانا سیدلعل شاہ بخاری مظلہم اور آپ کی ملا قات ہوجائے۔اگرآپ دونوں حضرات بیٹھ کرا فہام تفہیم سے مسئلہ حل کرلیں تو اہل سنت کے لیے بہت فائدہ ہوگا۔

اس کے متعلق عرض میہ ہے کہ شاہ صاحب موصوف کی سات سوصفحات سے زائد كتاب: "استخلاف يزيد" ہے جس ميں انہوں نے حضرت معاويہ والفيَّ كی شخصیت کے متعلق مفصل بحث کی ہے اور اس سے بندہ مطمئن نہیں ہے۔ چنانچہ خارجی فتنہ حصداوّل میں بھی اس کے متعلق بچھ لکھ دیا ہے۔اب اتن صحیم کتاب کے مباحث کے سلسلہ میں فہم وتفہیم کیسے ہوگی اور کتنا وفت لگے گا۔شاہ صاحب نے جن علماء کے خلاف کیس دائر کیا ہوا ہے کیا آپ نے فریقین کے مابین فہم وتفہیم کا راستہ کھول لیا ہے۔ آپ مجھ سے بیجھی فرماسکتے تھے کہ مولانا محمد اسحی سندیلوی اور آپ (خادم اہل سنت) کے درمیان فہم وتفہیم کا انتظام کرلیتا ہوں' شاہ صاحب نے جب بروں کوئیں بخشا تو بندہ تو نہ ایباعلم رکھتا ہے نہمل۔ اگر آپ''استخلاف یزید'' کواس پہلو ہے دیکھتے کہ کیا اس کتاب کے مطالعہ کے بعد کسی سی قاری کے دل میں حضرت امیر معاویہ کی عظمت بحثیت ایک جلیل القدر صحابی کے رہتی ہے یا نہیں تو آپ اس کتاب کی عظمت کے قائل نہ ہوتے۔ آپ نے اس کتاب کی تائيد ميں مولوي سياح الدين صاحب كا كا خيلي كى تحرير كاعكس بھي مجھے بھيجا تھا حالانکہ وہ باوج د حضرت مدنی قدس سرہ کے عقیدت مند ہونے کے دعویٰ کے ابوالاعلیٰ مودودی صاحب کے بھی بڑے معتقد ہیں۔ان کی تفسیر تفہیم القرآن 🗨 پر

مولوی سیاح الدین صاحب لکھتے ہیں: دراصل حضرت مولانا مودودی صاحب مدظلہ العالی و دامت برکاتهم کے دوسرے تجدیدی کارناموں کی طرح بیچی ان کا ایک تجدیدی کارنامہ ہے کہ انہوں نے فروری ۱۹۳۲ء ہے اس تفییر کا آغاز فرمایا جو آج تمیں سال کے بعد بجہ دللہ تعالی پایہ بخیل کو بہنچی ہے ' (ہفت روزہ آئین لا ہور تفہیم القرآن نمبرص ۱۰۴)۔ (ب) نیز کا کا خیلی صاحب لکھتے ہیں: چونکہ صاحب تفہیم القرآن کی اپنی زندگی قرآنی تعلیمات کی عملی تفییر تابت ہوئی ہے اس لیے ان کے بیان میں اللہ تعالی نے وہ تا نیررکھی ہے جو ہمیشہ باعمل داعیوں کے موئی ہے اس لیے ان کے بیان میں اللہ تعالی نے وہ تا نیررکھی ہے جو ہمیشہ باعمل داعیوں کے کلام میں ہوتی ہے' (ایصاً ص ۱۰۷) خدا کرے مولوی مہر حسین شاہ صاحب اب بھی بچھ سمجھ جا میں کہ مولانا سیاح الدین نے ''استخلاف بزید'' کی کیوں تائید کی ہے؟

ان کی تقریظ شائع ہو چکی ہے۔ مودودی صاحب نے ''خلافت وملوکیت' میں جو سے کھھ تھے۔ معاویہ ڈاٹٹیؤ کے بارے میں لکھا ہے اس سے کچھ تھیدی حثیبت سے حضرت معاویہ ڈاٹٹیؤ کے بارے میں لکھا ہے اس سے کچھ زیادہ ہی شاہ صاحب بخاری نے لکھا ہے اور ساتھ ساتھ حضرت معاویہ کے فضائل بھی شاہ صاحب بیں۔ الح

اس خط میں بندہ نے فضائل معاویہؓ کے تحت بھی''انتخلاف یزید'' کی عبارتیں پیش کی تھیں اور الیی عبارتیں بھی پیش کی تھیں جن میں معائب معاویہ ڈٹاٹیڈ' ندکور ہیں اور آخر میں لکھا تھا کہ:

مولوی مہر حسین شاہ صاحب! آپ شیعوں کی خرافات کو روتے ہیں اور بینہیں سوچنے کہ حضرت معاویہ کے خلاف بید مواد شیعوں کو کہاں سے ملتا ہے؟ آپ حضرت معاویہ کے علاق میا معاویہ کی معاویہ کی معاویہ کے معاویہ کی بیان کی عظمت کے متعلق مجہد اور رفیع الشان صحافی کا اعتقاد ندر کھنا چاہیے یا ان کی عظمت کے شخط کے لیے اجتہادی خطا ہے تجاوز نہ کرنا چاہیے۔ بندہ نے خارجی فتنہ حصداول معنی بات کی کوشش کی ہے۔ اگر کہیں کچھالفاظ موہم نظر آتے ہیں تو وہ مولا نا سند بلوی پر الزاماً ہیں۔ والسلام

کھلی چیٹھی کے اعتراضات کا جواب

مولوي مهر حسين شاه صاحب بخاري ص اير لکھتے ہيں:

مولانا قاضی صاحب مدظلہ کا ہدف تنقید تو ناصبی فتنے کے رکن رکین سندیلوی صاحب ہیں مگر درمیان میں تقریباً ایک درجن صفحات پر رئیس انحققین حضرت علامہ سیّد لعل شاہ صاحب بخاری مظلم پر بھی تبھرہ فرمایا ہے۔ مولانا قاضی صاحب نے ردرفض میں خوب کام کیا ہے اور بحد لللہ ابھی اسی آب و تاب سے جاری ہے لہذا بندہ کوان سے طبعی لگاؤے خدا کرے ان کا بیسلسلہ اسی طرح جاری جاری ہے لہذا بندہ کوان سے طبعی لگاؤے خدا کرے ان کا بیسلسلہ اسی طرح جاری

رہے۔آمین ثم آمین سمولانا قاضی صاحب سے اتنی گہری عقیدت ہونے کے باوجود بیسطوراس لیے زیرفلم لار ہا ہوں کہ کچھلوگوں کو قاضی صاحب کی تحریر سے مولانا بخاری مدظلہ کے متعلق شکوک بیدا نہ ہوجا کیں۔ مولانا قاضی صاحب نے مولانا بخاری مدظلہ کے متعلق شکوک بیدا نہ ہوجا کیں۔ ویل میں اکابرین کی مولانا بخاری صاحب پر تین اعتراض وارد کیے ہیں۔ ویل میں اکابرین کی تحریروں کی روشی میں اور مولانا قاضی صاحب مدظلہ کی کتاب ''خارجی فتنہ' کی روشی میں علمی حل بیش کیا جاتا ہے۔ امید ہے مولانا قاضی صاحب کی حق پیند موثین میں علمی حل بیش کیا جاتا ہے۔ امید ہے مولانا قاضی صاحب کی حق پیند طبیعت قبول فرمائے گی۔ اللہ پاک تمام مسلمانوں کوحق کہنے۔ حق سیجھنے کی توفیق عطاء فرمائے۔ آمین۔

کتاب خارجی فتنه حصه اول پر''مولا نالعل شاه بخاری'' کاعنوان قائم کرکے ارقام فرماتے ہیں:

"استخلاف برزید" سے معلوم ہوتا ہے کہ بخاری صاحب موصوف کا مطالعہ وسیج ہے۔ متعدد کتابوں کے انبار لگا دیئے ہیں لیکن وہ بھی راہِ اعتدال سے ہٹ گئے ہیں۔ کتاب کے مطالعہ کے بعد ناواقف قاری کو حضرت امیر معاویہ کے ساتھ وہ ہیں۔ کتاب کے مطالعہ کے بعد ناواقف قاری کو حضرت امیر معاویہ کے ساتھ وہ محسن طرن نہیں رہتا جو حضور مرافیہ کے ایک جلیل القدر صحابی کے ساتھ ہونا چاہیے۔ مثلاً ذیل عبارتیں ملاحظہ ہوں:

اعتراض ①

''جمہوراہل سنت کا دوسرا قول'' کے عنوان کے تحت (مولانا بخاری) لکھتے ہیں کہ حضرت علیؓ حق پر تھے اور حضرت معاویۃ باطل پر تھے بیخطا ان کی عنادی تھی اور دورِخلافتِ علیؓ میں وہ مَلکِ جائز تھے'' (استخلاف یزیدص ۱۸۰)

اس کے بعد مولوی مہر حسین شاہ صاحب جواب دیتے ہوئے لکھتے ہیں کہ: پہلی عرض ریہ ہے کہ ریتول خود مولانا بخاری کانہیں ہے بلکہ جمہوراہل سنت کا قول ہے اس پرمولانا بخاری مظلم نے متند کتب اہل سنت ہے کم از کم بیس حوالے رقم کیے ہیں۔

اور پھرشاہ صاحب موصوف لکھتے ہیں:

محترم قاضی صاحب اگرساری دنیا انکارکردے گرآپ اس حقیقت سے انکارنہیں کر سکتے کیونکہ آپ نے خود اپنی کتاب ''خارجی فتنہ' کے صفحات نمبر ۱۰۱،۸۱۰ ہر ۱۹۸۰،۳۸۹ پر حضرت معاویہ گوامام وقت سے بغاوت کرنے والا لکھا ہے۔ اور یہی بات ص ۴۸۹ پر آپ نے مولانا عبدالشکور صاحب لکھنوی والا لکھا ہے۔ اور یہی بات ص ۴۸۹ پر آپ نے مولانا عبدالشکور صاحب لکھنوی کے حوالہ سے کھی ہے علاوہ ازیں آپ نے درج ذیل صفحات میں حضرت معاویہ پر باغی کا اطلاق کیا ہے۔ ملاحظہ فرما ئیس صفحات نمبر ۱۹۵،۵۳۵،۳۵۹، ۱۳۷۹، ۱۳۷۹، ۱۳۷۹، ۱۳۷۹، ۱۳۵۹، ۱۳۵۹، ۱۳۵۹، ۱۳۵۹، ۱۳۵۹، ۱۳۵۹)

الجواب: ''میں نے اپنی کتاب' 'فار جی فتنہ حصہ اول' میں مشاجرات صحابہ (جنگ جمل وصفین ) کے مسئلہ پر مفصل بحث کی ہے اور اس میں مولا نامحر اسخی صاحب سند بلوی کے اس موقف کی تر دید کی ہے کہ حضرت علی خالفؤ سے قبال کرنے میں حضرت معاویہ ڈالفؤ سے اجتہا دی خطا بھی نہیں ہوئی بلکہ ان کی رائے کو حضرت علی خالفؤ کی رائے سے اصبح مانے ہیں اور ان کے موقف کو بہ نسبت حضرت علی المرتفظی ڈالفؤ اقرب الی الحق مانے ہیں۔ اس کے جواب میں بندہ نے اکا برعالمائے اہل سنت کی وہ عبارتیں چیش کی ہیں جن میں حضرت معاویہ ڈالفؤ کو باغی وغیرہ قرار دیا گیا ہے۔ ان عبارتوں کے ذریعہ بندہ نے مولا نا مند بلوی کو متنبہ کیا ہے کہ آپ تو حضرت معاویہ تی اجتہا دی خطا بھی نہیں مانے جو گناہ بھی منبیں اور اس میں بھی حسب حدیث ایک اجر ماتا ہے حالا نکہ بعض اکا برنے حضرت امیر معاویہ شکے بارے میں باغی اور جائر وغیرہ کے الفاظ کھے ہیں۔

ای بنا پر میں نے اپنے مکتوب (محررہ ۱۲ ار مارچ ۱۹۸۳ء) کے آخر میں مولوی مہر حسین شاہ صاحب کولکھ دیا تھا کہ:

اگر کہیں کچھالفاظ موہم ہیں تو وہ مولانا سندیلوی پر الزاماً ہیں۔''

اس مکتوب کی عبارت گزشته سطور میں درج کی جا چکی ہے پھر دیکھ لیں۔

﴿ شَاہ صاحب موصوف نے خارجی فتنہ حصہ اول کے ان صفحات کی نشا ندہی کی ہے جس میں حضرت معاویہ ڈاٹیؤ کی طرف بغاوت، جور، نافر مانی اور گناہ باطل وغیرہ کی نسبت کی گئی ہے۔ لیکن شاہ صاحب نے اس بات کونظرا نداز کر دیا ہے کہ میں نے ان کی مراد بھی واضح کر دی تھی۔ چنا نچہ مولوی مہر حسین شاہ صاحب نے ص ۲ پرص نمبرا اکا حوالہ پہلے درج کیا ہے۔ جس میں بندہ نے حضرت شاہ ولی اللہ محدث وہلوی ڈرلٹ کی کتاب ازالۃ الحقاء جلد دوم فصل ہفتم ص ا ۲۳ وص ۲۳۲ کا حوالہ پیش کیا ہے جس میں آپ نے آئے خضرت شاہ نوالہ تا کھا وت کے اور اس کا مصداق حضرت معاویہ کی خلافت کو قرار دیا ہے اور کھا ہے کہ وہ خلافت امام وقت سے بغاوت کے بعد منعقد ہوگی الح اس کے بعد میں نے مجمود احرام بی پراتمام جمت کرتے ہوئے یہ کھا ہے کہ:

مندرجه عبارت میں حضرت محدث دہلوگ نے جو بغاوت کالفظ استعمال کیا ہے تو اس سے مراد صور تأبغاوت ہے نہ کہ حقیقتاً۔ کیونکہ حضرت معاویہ رٹاٹنؤ مجہد تھے البتہ آپ سے اس اجتہاد میں خطا ہوگئ۔ چنانچہ حضرت شاہ صاحب فرماتے ہیں:

معاویہ مجتہد مخطی معذور بود (ازالۃ الحفاء فاری جلد دوم ص ۲۸۰) بعنی حضرت معاویہ ٹاٹنؤ مجتہد تھےاوراس خطامیں معذور تھےالخ (خارجی فتنہ حصہاۃ ل ص ۱۰۱)۔ شاہ صاحب نے ص مہر میری رہے عبارت پیش کی ہے:

 اس عبارت کے پیشِ نظر شاہ صاحب نے مجھ پراعتراض کیا ہے کہ مولا نالعل شاہ صاحب بخاری نے بھی یہی عبارت ہدایہ کی پیش کی ہے جوتم نے مولانا سندیلوی کے خلاف پیش کی ہے جوتم نے مولانا سندیلوی کے خلاف پیش کی ہے لیکن باوجود اس کے تم نے اس عبارت کی بنا پر بخاری صاحب پر اعتراض کیا ہے۔ تو اس کا جواب میہ ہے کہ میں نے صاحب ہدایہ کی عبارت پیش کرنے کے بعد اس کی توجیعہ بھی عرض کردی تھی اور یہ لکھا کہ:

مولانا سند بلوی تو بہت آگے جانچے ہیں ورنہ جہاں کہیں محققین اہل سنت نے حضرت معاویہ ہلائٹ کو باغی یا جائر لکھا ہے تو اس سے مراد صور تا جور و بغاوت ہے نہ کہ حقیقتا کیونکہ انہوں نے مشاجرات میں جو کچھ کیا ہے بغرض بغاوت ہے نہ کہ حقیقتا کیونکہ انہوں نے مشاجرات میں جو کچھ کیا ہے بغرض وین کیا ہے۔ البتہ ان سے اپنے اجتہاد میں خطا ہوگئ ہے۔ چنانچہ حضرت مجدد الف ثانی شخ احرسر ہندی ارشاد فرماتے ہیں:

وآنچ درعبارت بعض از فقہاء لفظ جور درحق معاویہ الله او درزمان خلافت و درزمان خلافت کان معاویہ اماماً جائواً مراداز جور عدم حقیقتِ خلافت او درزمان خلافت حضرت امیر الله المود نہ جور یکہ مآلش فسق وضلالت است تابہ اقوال المل سنت موافق باشد مع ذلک ارباب استقامت از الفاظ موہمہ خلافت مقصود اجتناب می نمائندہ وزیادہ برخطا تجویز نمی کنند۔ (کتوبات جلداؤل کمتوب نمبرا۲۵) اور جمہ) اور بعض فقہاء کی عبارتوں میں حضرت معاویہؓ کے حق میں لفظ جور واقع ہوا ہوا ہو وہاں جور سے مرادیہ ہے کہ وہ حضرت علیؓ کے دورِ خلافت میں حق پرنہ سے نہ کہ وہ جور سے مرادیہ ہے کہ وہ حضرت علیؓ کے دورِ خلافت میں حق پرنہ الفاظ کے استعال سے بھی اجتناب کرتے ہیں جن سے اصل مقصود کے خلاف الفاظ کے استعال سے بھی اجتناب کرتے ہیں جن سے اصل مقصود کے خلاف وہم پیدا ہوتا ہے۔ وہ خطاء سے زیادہ حضرت معاویہؓ کے بارے میں کوئی لفظ تجویز نہیں کرتے ہیں جن سے اصل مقصود کے خلاف خبیر کرتے ہیں جن سے اصل مقصود کے خلاف خبیر کرتے ہیں جن سے اصل مقصود کے خلاف خبیر کرتے ہیں جن سے اصل مقصود کے خلاف خبیر کرتے ہیں جن سے اصل مقصود کے خلاف خبیر کرتے ہیں جن سے اصل مقصود کے خلاف خبیر کرتے ہیں جن سے اصل مقصود کے خلاف خبیر کرتے ہیں کوئی لفظ تجویز خبیر کرتے ہیں کرتے ہیں جن سے اصل مقصود کے خلاف خبیر کرتے ہیں کرتے ہیں جن سے اصل مقصود کے خلاف خبیر کرتے ہیں جن سے اصل مقصود کے خلاف خبیر کرتے ہیں جن سے اصل مقام تے کہا کہ کہیں کرتے ہیں کرت

علاوہ ازیں عنایة شرح ہدایہ میں بھی ہدایہ کی ندکورہ زیر بحث عبارت کی یہی مراو

بیان کی گئی ہے اور یہی جمہوراہل سنت کا مسلک ہے۔ علاوہ ازیں یہ بھی ہلحوظ رہے کہ گوخار ہے کہ گوخان کے مقابلے میں باطل ہوتا ہے لیکن حضرت معاویے کے لیے باطل کا لفظ نہیں استعال کیا جاتا کیونکہ آپ کا اختلاف اجتہاد پرہنی کا اور جوقول اجتہاد پرہنی موادری صاحب باطل نہیں قرار دیا جاسکتا۔ یہ مودودی صاحب کی زیادتی ہے گدانہوں نے حضرت معاویہ بڑائنڈ کے خلاف تنقیص و تفریط کا راستہ اختیار کیا ہے اور سند بلوی صاحب ان کے حق میں افراط و غلو کی طرف چلے گئے ہیں۔ اور اس سلسلے میں علمی صاحب ان کے حق میں افراط و غلو کی طرف چلے گئے ہیں۔ اور اس سلسلے میں علمی خیانتوں کے ارتکاب سے بھی باز نہیں آتے لیکن اہل حق کا مسلک افراط و تفریط کے درمیان بالکل اعتدال پرہنی ہے۔' (خارجی فدر حصراة ل ص ۲۲۲)

مولوی مہر صین شاہ صاحب! آپ پر لازم تھا کہ جور اور بغاوت وغیرہ الفاظ پر مشتمل عبارتوں کا حوالہ دینے کے ساتھ میری پیش کردہ توجیہات بھی پیش کردیتے تاکہ مشتمل عبارتوں کا حوالہ دینے کے ساتھ میری پیش کردہ توجیہات بھی پیش کردہ توجیہ ناظرین حقیقت طال سے واقف ہوجاتے۔ کیا امام ربانی حضرت مجددالف ثانی کی توجیہہ آپ کے لیے جحت نہیں ہے۔ کیا آپ رحمۃ للعالمین طاقی کی شری عظمت کا تحفظ نہیں ہے۔ کیا آپ رحمۃ للعالمین طاقی کی شری عظمت کا تحفظ نہیں جائے اور مذکورہ پیش کردہ توجیہ کے بعدامام اہل معاویہ دی شری مولا ناعبدالشکور صاحب لکھنوی کی اس عبارت میں بھی کوئی اشکال باتی نہیں سنت حضرت مولا ناعبدالشکور صاحب لکھنوی کی اس عبارت میں بھی کوئی اشکال باتی نہیں رہتا جو میں نے خارجی فتنہ س میں بردرج کی ہے کہ:

حضرت معاویہ ڈاٹٹۂ ابتداء ً تو باغی تھے مگر حضرت حسن بن علی ڈاٹٹۂ کی صلح و بیعت کے بعد بلاشیہ وہ خلیفہ برحق ہو گئے۔

اورمولوی مهر حسین شاه صاحب کابیاعتراض کالعدم ہوجا تا ہے کہ:

''میں مولانا قاضی صاحب کی خدمت عالیہ میں عرض کروں گا کہ ناپ تول کے دو دو بیانے نہیں مولانا قاضی صاحب کی خدمت عالیہ میں عرض کروں گا کہ ناپ تول کے دو دوسرا دو بیانے نہیں ہونے جا ہمیں۔ ایک مولانا عبدالشکور لکھنوگ کے لیے اور دوسرا مولانالعل شاہ بخاری کے لیے' (کھلی چٹی ص ۵)

پیانہ تو ایک ہی ہے لیکن آپ کو دونظر آئیں تو قصور کس کا ہے؟ کیا امام اہل سنت

مولانا لکھنوی بینائیے نے بھی حضرت معاویہ ولائٹی کی خطا کوعنادی کہا ہے؟ باقی رہا آپ کا یہ کہنا کہ مولانا بخاری نے تو جمہور اہل سنت کا یہ قول پیش کیا ہے'' مگر بخاری صاحب نے اس کی تائید کی ہے نہ کہ تغلیط اور یہ بھی غلط ہے کہ جمہور اہل سنت حضرت معاویہ کی خطا و عنادی کہتے ہیں۔ اگر عنادی ہونے کا قول جمہور اہل سنت کی طرف منسوب ہے تو اس کا شبوت پیش کریں کہ یہ جمہور اہل سنت کا قول ہے؟۔

مولا نا بخاری اور خادم اہل سنت کے مسلک کا فرق مولا نا بخاری اور خادم اہل سنت کے مسلک کا فرق مولا نالعل شاہ بخاری لکھتے ہیں:

جمهورا ہل سنت کا بہلا قول کہ (حضرت علی بناٹیڈ انحق المصیب اور حضرت معاویہ بناٹیڈ الخطی المعذور تھے)رائے سمجھا جائے مگر قوت دلائل کے لحاظ سے دوسرا قول بظاہر رائے معلوم ہوتا ہے کہ حضرت علی حق پر تھے اور حضرت معاویہ زلانڈ ٹیاطل پر تھے' کیونکہ جمی صحابہ اینے اپنے زعم میں حق کوش تھے اور فریق ٹانی کو باطل پر سجھتے تھے جبیبا کہ بھی بخاری کی روایت لاتقوم الساعة حتیٰ تقتتل فئتان دعواهما واحد (٩٠٥٠٥) کے حاشیہ میں حضرت مولانا احمد علی المحد ث سہار نیوری تحریر فرماتے ہیں ای تدعی کل و احدة انها على الحق و خصمهما مُبطل. يعني بركروه مدى موكا كم مين في يرمول اور میرامقابل باطل پر ہے۔''اور جمہوراہل سنت کے نظریہ کے مطابق جب طے ہوگیا کہ حضرت على والثينة انحق المصيب مين تو بيدا مرستلزم ہے كه حضرت على والثينة كا بالمقابل محارب گروہ باطل برہو کیونکہ تن کے بالمقابل باطل کا کلمہ مستعمل ہوتا ہے جبیا کہ ویحق الله الحق ويبطل الباطل الأية عظامر إلى حينانجينواب صديق صن خان لكهة مين: وحديث الباب الثابت الصحيح ان عماراً تقتله الفئة الباغية قددل اكمل وجه دلالة على من بيده الحق ومن هومقابله انك حق وهم الباطل (السراج الوهاج ص١١٧)- (استخلاف يزير ١٨٩)

تنجره

اہل سنت کے مذکورہ دوقولوں میں سے مولا نالعل شاہ موصوف اس قول کو دلائل کے لحاظ سے رائے قرار دیتے ہیں کہ: حضرت علی ڈاٹیڈ حق پر تھے اور حضرت معاویہ ڈاٹیڈ باطل پر بھے۔' اور پھر حق وباطل کے سلسلہ میں قرآن مجید کی وہ آیت پیش کرتے ہیں جس کا تعلق غزوہ بدر سے ہا اور جس میں اللہ تعالی نے اصحاب رسول شاٹیڈ کو حق پر اور کفار قریش (ابوجہل کی پارٹی) کو باطل پر قرار دیا ہے اور بخاری صاحب کو اتنا بھی احساس نہیں ہوا کہ بہال کفار کو اہل باطل قرار دیا گیا ہے اور باطل سے مراد کفر ہے حالا نکہ جن عبارات میں بعض علماء نے حضرت معاویہ ڈاٹیڈ کو باطل پر قرار دیا ہے اس سے مراد کفر نہیں اور حضرت معاویہ ڈاٹیڈ کو باطل پر قرار دیا ہے اس سے مراد کفر نہیں اور حضرت علی المرتضی ڈاٹیڈ سے جنگ کرنے والاگر وہ بھی مومن ہے نہ کہ کا فراور خود قرآن مجید میں اللہ تعلی المرتضی ڈاٹیڈ سے جنگ کرنے والاگر وہ بھی مومن ہے نہ کہ کا فراور خود قرآن مجید میں اللہ تعالی نے دونوں گروہوں کو مومنین قرار دیا ہے۔ چنانچے فر مایا:

وَإِنْ طَآئِفَتْنِ مِنَ الْمُؤْمِنِيُنَ اقْتَتَلُوا فَاصُلِحُوا بَيْنَهُمَا فَإِنَّ بَغَتُ الْحُداهُ مَا عَلَى اللهُ حُراى فَقَاتِلُوا الَّتِي تَبْغِي حَتَّى تَفِي عَوَى إلَى امْرِ اللهِ الْحُداهُ مَا عَلَى اللهُ حُراى فَقَاتِلُوا الَّتِي تَبْغِي حَتَّى تَفِي عَوَى الله اللهِ اللهِ فَإِنْ فَآءَتُ فَاصُلِحُوا بَيْنَهُمَا بِالْعَدْلِ وَاقْسِطُوا إِنَّ اللهَ يُحِبُّ الْمُقْسِطِينَ لَ اللهَ يُحِبُّ اللهَ يُحِبُّ المُقْسِطِينَ لَ (مورة الجرات ركومُ الله)

اوراگر دوفر بق مسلمانوں کے آپس میں لڑپڑیں تو ان میں ملاپ کرادو۔ پھر
اگر چڑھا چلا جائے ایک ان میں سے دوسرے پرتو تم سب لڑواس چڑھائی
والے سے یہاں تک کہ پھر آئے اللہ کے تھم پر۔ پھرا گرپھر آیا تو ملاپ کرادو
ان میں برابر اور انصاف کرو۔ بے شک اللہ کو خوش آئے ہیں انصاف
والے۔ (ترجمہ شخ البندٌ)

علامه شبيراحمرصاحب عثاني لكصة بين:

لیعنی سلے اور جنگ کی ہرا یک حالت میں میلحوظ رہے کہ دو بھائیوں کی لڑائی یا دو بھائیوں کی مصالحت ہے۔ دشمنوں اور کا فروں کی طرح برتاؤنہ کیا

طائے۔الح....

حضرت علی ڈٹاٹنڈ بالا تفاق قرآن کے موعودہ چوتھے خلیفہ راشد ہیں۔ ان کے اس مرکزی منصب خلافت راشدہ کوشلیم کرنے کے بعد آپ سے جنگ کرنے والوں کو باغی ہی قرار دیا جائے گالیکن یہاں فریق ثانی میں چونکہ جلیل القدر صحابہ کرام ہیں جن میں حضرت امیر معاویہ ڈٹاٹنڈ بھی ہیں اس لیے شرف صحابیت کے پیش نظریمی کہا جاسکتا ہے کہ ان حضرات کی حضرت علی ڈاٹھئے سے کوئی ذاتی اور عنادی مخالفت نہ تھی۔انہوں نے اپنے اجتهاد کی بنا پرحضرت علی المرتضلی ڈاٹٹؤ ہے اختلاف کیا۔لیکن اس میں ان ہے اجتہادی خطا موكئي اس ليے ان كوحق بتنا باغي نہيں كہد سكتے اور حضرت على الرتضلى بھى ان كوحقيقتاً باغي نہيں قرار دیتے تھے۔اس لیے منازعت کوختم کرنے کے لیے ثالثی قبول کی ورنداگر آپ ان حضرات كوحقيقتاً باغى اورابل باطل سجھتے توحب ارشادر بانی آپ پرلازم تھا كەجب تك حضرت معاویہ ڈلٹنے ٔ اوران کی جماعت آپ کی اطاعت نہ کرتی آپ جنگ کرتے رہتے۔ اسی بنا پر میں نے خارجی فتنہ حصہ اول میں کئی مقامات پر اس بات کی تصریح کی ہے کہ حضرت اميرمعاويه وللفئؤ كى بغاوت صورتأتهي نه كه حقيقتاً اورشاه ولى الله محدث وبلوى انعقاد خلافت کے مختلف طریقوں کی تفصیل بیان کرتے ہوئے خلیفہ سے بغاوت کی دوصورتوں میں حضرت معاوید بنافیز کے لیے دوسری صورت کی تجویز کے تحت لکھتے ہیں کہ: اگرتاویل قطعی البطلان نه ہو بلکہ مجہ تد فیہ ہوتو وہ گروہ باغی تو ضرور ہوگا مگر قرن اوّل میں ایسے گروہ کا حکم وہی ہے جو مجتهد مخطی کا ہوتا ہے کہ اگر وہ گروہ خطا کرے تو اس کے لیے ایک اجر ہے۔ لیکن جبکہ (خلیفہ وقت سے) بغاوت کرنے کی ممانعت کی مشہور حدیثیں سیجے مسلم وغیرہ میں وارد ہو چکی ہیں اور امت کا اجماع بھی اس پر منعقد ہو چکا ہے۔لہذا اب اگر کوئی بغاوت کرے تو آج ہم اس باغی کے عاصی ہونے کا حکم دیتے ہیں۔

(، زالة الخفاء جلدا وّل ترجمه امام الل سنت حضرت مولا ناعبدالشكورصا حب لكھنوگ)

﴿ بنده نے خارجی فتنه حصہ اوّل ص ۲۵۸ پر بعنوان ' مکمین خطاء کریں گے'۔ حضرت شاہ ولی اللہ محدث دہلوی کی عبارت پیش کی ہے جس میں آپ نے حدیث نبوی سے بیٹا بت کیا ہے کہ حکمین حضرت علی الرتضی والنی کے متعلق فیصلہ کرنے میں خطا نبوی سے بیٹا بت کیا ہے کہ حکمین حضرت علی الرتضی والنی کے متعلق میں کہ: ''ضلا و صل من کریں گے۔ حدیث کے الفاظ تو حکمین کے متعلق بیہ ہیں کہ: ''ضلا و صل من اتبعہ ما لیکن حضرت شاہ ولی اللہ محدث دہلوی یہاں لفظ صلالت کا مطلب بیان کرتے ہوئے لکھتے ہیں:

''مراداز ضلالت آنست که خطا کرده اندوراجتها دخود''لفظ ضلا ل ہے مراویہ ہے کہ ان دونوں ٹالثول نے خطا کرده اندوراجتها دمیں خطا کی ہے۔'
چونکه حضرت علی المرتضی ڈالٹو الیقین قرآن کے چوتھے موعود خلیفہ راشد ہیں۔ اس لیے ان کومعزول کرنا بظاہر قرآن کی مخالفت ہے۔مولانا محد آخق سندیلوی چونکہ حضرت امیر معاویہ ڈالٹو اور حضرت علی المرتضی ڈالٹو کو معزول کرنا وہ جائز قرار دیتے ہیں اس لیے ان کے اس نظریہ کی تردید کرتے ہوئے میں معزول کرنا وہ جائز قرار دیتے ہیں اس لیے ان کے اس نظریہ کی تردید کرتے ہوئے میں فیاکھا ہے کہ:

سند بلوی صاحب کا زیر بحث مسئلہ میں بیہ کہنا کہ: نصب وعزل امام کا مسئلہ اجتہادے تعلق رکھتا ہے الح (اظہار حقیقت ص ۳۸۱) بالکل غلط ہے کیونکہ حب وعدہ اللہ تعالیٰ کی طرف ہے حضرت علی المرتضیٰ ڈاٹٹو کوخلیفہ مقرر کرنے کے بعد ان کومعزول کرنا اختلافی اور اجتہادی مسئلہ نہیں رہتا بلکہ ان کومعزول کرنا تھم خداوندی کےخلاف قرار یا تا ہے۔ (ص ۴۵۸)

گنجائش نہیں رہتی۔البتہ حضرت امیر معاویہ ڈاٹٹیڈ ہوں یا حکمین یعنی حضرت ابوموی اشعری استعری استعراق کے لیے یہ اجتہادی مسئلہ تھا۔ کیونکہ اس وقت یہ کسی کو معلوم نہ تھا کہ آ بہتِ استخلاف اور آ بت تمکین کا مصداق حضرت علی المرتضی ہیں ڈیاٹٹیڈ چیا نجیہ بندہ نے خارجی فقنہ حسداول ۵۲۲ پر بھی لکھ دیا ہے کہ:

میں ڈیاٹٹیڈ چیا نجیہ بندہ نے خارجی فقنہ حسداول ۵۲۲ پر بھی لکھ دیا ہے کہ:

میر چی ہے کہ صحابہ کرام ڈیاٹٹیڈ آ بس میں اس قسم کے اختلاف کاحق رکھتے تھے لیکن سے اس بنا پر تھا کہ اس وقت تو قطعی الور بر بیہ معلوم نہ تھا کہ حضرت علی ہی قرآن کے خلیفہ راشد ہیں۔

علاوہ ازیں حضرت معاویہ ٹاٹٹڈوغیرہ صحابہ کرام کی طرف سے دفاع کرتے ہوئے میں نے لکھ دیا تھا کہ:

حضرت علی و النظامی کا موعودہ خلیفہ راشد ہونا قرآن اور حدیث سے ثابت ہے لیکن دور صحابہ فرا آلڈ کا موعودہ خلیفہ راشد ہونا قرآن اور حدیث دور صحابہ فرا آلڈ کا موعود کے نام نہیں تھے۔ اس وقت صحابہ کرام نے اجتہاد کی بنا پر اپنا موقف اختیار کرلیا اور وہ اس میں معذور تھے۔ بحیثیت شرف صحابیت کے ہم حضرت معاویہ ڈالٹو کے خلوص میں شبہ نہیں کر سکتے البتہ یہ کہہ سکتے ہیں کہ آپ سے اجتہادی خطاء کا صدور ہو گیا تھا اور اس میں نہ کوئی ہے ادبی ہے نہ تنقیص شان کیونکہ اجتہادی خطا پر بھی از روئے حدیث بخاری ایک گونہ تو اب ماتا ہے تو کار تو اب پر ملامت کیونکر کی جا محتی ہے۔ الح

(خارجی فتنه حصه اول ص ۱۹۳۸)

فرمائے! اگر حضرت معاویہ ڈلٹٹؤ کواس وفت یقین ہوجا تا تو کیا پھر بھی وہ حضرت علی المرتضی ڈلٹٹؤ کے معزول ہونے کا مطالبہ کرسکتے تھے۔ ہرگز نہیں وہ معذور تھے۔لیکن اب جب ہمیں یہ یقین حاصل ہے اور حضرت علی ڈلٹٹؤ کو خلیفہ راشد تسلیم کرنا ہمارے لیے عقیدے کی حیثیت رکھتا ہے اور اس بنا پر امام غزالیؓ خلفائے اربعہ کو بالتر تیب امام حق

ہونے کاعقیدہ رکھتے ہیں۔ چنانچہ احیاء العلوم جلداوّل کی عبارت کتاب ہذاص ۱۳۲۱ پر پیش کی جانچک ہے ) تو اب زیر بحث مسئلہ ہیں اہل السنّت والجماعت کا بہی موقف صحیح قرار دیا جاسکتا ہے کہ اس وقت حضرت امیر معاویہ اٹائیو سے خلیفہ راشد و موعود کے ساتھ جنگ و قال کرنے میں خطا ہوگئ تھی۔ اس میں حضرت معاویہ ڈٹائیو کی نہ تنقیص ہے اور نہ بے اولی الح میں نے جہاں کہیں بھی حضرت معاویہ ڈٹائیو کے لیے محققین اہل سنت کی الیم عبارتیں پیش کی ہیں۔ جن میں جور، باطل اور بعاوت وغیرہ کے الفاظ ہیں تو وہاں میں نے بہار تیں پیش کردی ہے کہ یہ صورتا ہے نہ کہ حقیقتاً کیونکہ آپ مجتمد تھے اور آپ سے بہتو جیہہ ہی بیش کردی ہے کہ یہ صورتا ہے نہ کہ حقیقتاً کیونکہ آپ مجتمد تھے اور آپ سے خطائے اجتمادی کا صدور ہوا ہے۔ حضرات حکمین کے لیے بھی بندہ نے جو یہ الفاظ کھے خطائے اجتمادی کا صدور ہوا ہے۔ حضرات حکمین کے لیے بھی بندہ نے جو یہ الفاظ کھے بیں کہ:

یہ دونوں فیصلے آیت استخلاف کے خلاف ہیں بلکہ ان کومعزول کرنا تھم خداوندی
کے خلاف قرار پاتا ہے۔ حضرت علی ڈاٹٹڈ کومعزول کرنا ہرگز ہرگز جائز نہیں تھا
بلکہ گناہ تھا۔ اس لیے اللہ تعالیٰ کے مقرر کردہ خلیفہ کومعزول کرنا بیقیناً سخت
نافر مانی ہے۔ (ص ۵۵۸)
اور ص ۵۸ پر لکھا ہے:

یہ دونوں فیصلے آیت استخلاف کے خلاف ہیں بلکہ ان کومعزول کرنا حکم خداوندی کےخلاف قراریا تاہے۔(۳۵۸)

تویہاں نافر مانی، گناہ وغیرہ سے مرادصور تأ ہے نہ کہ حقیقتا۔ جیسا کہ دوسرے مقام پر میں نے اس کی تصریح کر دی ہے۔ کیونکہ ان حضرات کا اختلاف اجتہا دیر ہمنی تھا اور اجتہا دی اختلاف حق و باطل پر ہمنی نہیں ہوتا بلکہ حق کے دائر ہ میں ہی صواب وخطا پر ہمنی ہوتا ہے۔

مولوی مہر حسین شاہ صاحب کی تنقید تو اس قسم کی ہے کہ قرآن کے الفاظ لا تقو بو ا الصلواۃ کوتو یا در کھا جائے اور و انتہ سُکری سے آگھیں بند کر لی جا کیں۔ حضرت معاويه ثلاثينا كااختلاف اجتهادي تقانه كهعنادي

اہل السنت والجماعت حضرت معاویہ ڈاٹنڈ کے اس اختلاف کو اجتہادی کہتے ہیں۔
آپ کو حضرت علی المرتضلی ڈاٹنڈ سے کوئی ذاتی عناد نہ تھا اور نہ محض اپنے ذاتی وقار کے لیے،
انہوں نے علی المرتضلی ڈاٹنڈ سے منازعت کی تھی۔ لیکن مولا نالعل شاہ صاحب آپ کے
اختلاف کو عناد وعداوت پرمحمول کرتے ہیں۔ چنانچہ ''جمہور اہل السنت کا دوسرا قول'' کے
عنوان کے تحت لکھتے ہیں کہ:

حضرت على بناتنوَ حق بر تنصے اور حضرت معاویہ بناتنو باطل پر تنصے لیعنی خطا ان کی عنادی تھی اور دور خلافت علی بناتنو میں وہ مَلک جائز تنص۔

اور جوعبارات بخاری صاحب موصوف نے اس قول کی تائید میں لکھی ہیں جن میں جور و باطل وغیرہ الفاظ ہیں تو اس کے متعلق پہلے عرض کردیا گیا ہے، کہ اس سے حقیقتاً جور و باطل وغیرہ الفاظ ہیں تو اس کے متعلق پہلے عرض کردیا گیا ہے، کہ اس سے حقیقتاً جور و باطل مراد نہیں ہے۔ ای طرح فسق بھی صور تا مراد ہے نہ کہ حقیقتاً۔ چنانچہ حضرت آ دم علیہ السلام کے متعلق قرآن میں نضرت ہے:

و عَصَیٰ ادَمُ رَبَّهُ فَغُولِی (پاره ۱ اسورة طا آیت ۱۲۱، رکوع ۷)۔
اور آدم ہے اپنے رب کاقصور ہو گیا سفلطی میں پڑگئے۔ (ترجمہ حورت تفانوئ)۔
آیت میں حضرت آدم کی طرف عصیان (نافر مانی اور غوایت (گمراہی) کی نسبت کی گئی ہے۔ لیکن مراد اس سے صورتا نافر مانی اور گمراہی ہے نہ کہ حقیقتا۔ اس کی بحث بندہ نے خارجی فتنہ حصہ اوّل صا ۵۰ میں بھی کھی ہے اور علمی محاسبہ میں مسئلہ قصمت انبیاء پر مفصل بحث مذکور ہے وہاں مطالعہ کرلیں۔

خطائے عناوی کواجتہا دی نہیں کہہ سکتے

مولانالعل شاہ صاحب نے اہل سنت کے دوسرے قول (لیعنی حضرت معاویہ زلاللہ گی خطاعنادی تھی) کی تاویل کرتے ہوئے جو ریکھا ہے کہ: اس مقاتلہ میں حضرت علی ڈاٹیڈ حق پر تھے اور ان کے محاربین فی الحقیقت باطل پر تھے مگر انہوں نے باطل کا قصد نہیں کیا تھا بلکہ حق کا قصد کر کے اجتہا دکیا تھا مگر حق کو یا نہ سکے۔ (استخلاف بزیدش ۱۸۹)

یا می فرنم کے معیار پر بالکل غاظ ہے۔ کیونکہ جب انہوں نے دوسرے قول کے تحت
ان کی خطا کوعنادی قراردے دیا تو حق کا قصد ہی کہاں رہا۔ حق کو پالینے کا قصد تو خلوص پر
مبنی ہوتا ہے نہ کہ عناداور ہوائے نفس پر۔ان دونوں باتوں میں سے ایک کوشلیم کرلیں۔ اگر
یہ کہیں کہ انہوں نے حق کا قصد کر کے اجتہاد کیا تھا کیکن حق کو پانہ سکے بعنی خطا ہوگئ تو پھر
خطائے عنادی کے تول کور دکر دیں۔ اورا گرعنادی خطائے قول کو اہل سنت کا قول تسلیم کرنا
ہوجائے تو اس کوعنادی خطا نہیں کہ سکتے۔ کیا عناداور قصد حق دونوں جمع ہوسکتے ہیں؟ اگر
ہوجائے تو اس کوعنادی خطا نہیں کہ سکتے۔ کیا عناداور قصد حق دونوں جمع ہوسکتے ہیں؟ اگر
بخاری صاحب آن جی تھی کی بھول بھیلیوں سے اجتناب کر کے جمہور اہل سنت کا قول تسلیم
کر لیتے کہ حضرت معاویہ سے اس اجتہاد میں خطا ہوگئ تھی اور آپ حقیقناً باطل پر نہ تھے تو
کر لیتے کہ حضرت معاویہ سے اس اجتہاد میں خطا ہوگئ تھی اور آپ حقیقناً باطل پر نہ تھے تو
اتنی دوراز کارنا قابل تسلیم تاویل کی ضرورت نہ پڑتی۔

کیا مولوی مہر حسین شاہ صاحب عبرت حاصل کریں گے؟

حضرت مجد دالف ثاني شلطية كاارشاد

امام ربانی حضرت مجدوالف ثانی رشال تحریر فرمات بین:

محار بات که درمیان ایشال واقع شده برمحامل نیک صرف باید کردواز ہوا وتعصب دور باید دانست زیرا که آل مخالفات بنی براجتها دوتا ویل بوده نه برہوا وہوس چنانچه جمہور اہل سنت برانندالخ ( مکتوبات جلداوّل مکتوب نمبر ۲۳۹) "صحابہ کرام کے درمیان جوجنگیں واقع ہوئی ہیں ان کوئیک نیتی پرمحمول کرنا اور خواہش نفسانی اور تعصب سے دور رکھنا چاہیے اس لیے کہ وہ مخالفتیں اجتها داور (شرعی) تاویل پر

مبنی تھیں نہ کہ خواہش وہوں نفسانی پر۔

اسی مقام پرحضرت مجدد صاحب الملطة نے اس کے بعد شارح مواقف کی عبارت پر سخت گرفت کی ہے۔

(ب) نيز حضرت مجدد الملك فرماتے ہيں:

اختلافے كەدرميان اصحاب پيغمبرعليه وعليهم الصلوات والتسليمات واقع شده نداز ہوائے نفسانی بود چہ نفوس شریفہ ایشاں تزکیہ یادت بودند واز امار کی باطمینان رسیده \_ ہوائے ایشال تا بع شریعت شدہ بود بلکه آل اختلاف مبنی براجتها د بود و اعلائے حق ۔ پس تحطیٰ ایشاں نیز درجہ واحدہ دارد ومصیب راخود دو درجہ است۔ بس زبان را از جفائے ایشاں باز باید داشت و ہمہ رابہ نیکی یاد باید کرد ( مکتوبات جلد اوّل مکتوب نمبر۸۰) ''اصحاب رسول صلی الله علیه وعلی جمیع الانبیاء وسلم کے ورمیان جواختلاف واقع ہواہے وہ خواہش نفسانی کی وجہ سے نہ تھا کیونکہ ان کے شریف نفسوں کا تزکیہ ہو چکا تھا اور وہ امارہ ہے مطمئنہ ہو گئے تھے۔ان کی خواہش شریعت کے تابع ہو چکی تھی بلکہ وہ اختلاف اجتہاد اور اعلائے حق پرمبنی تھا۔ ان میں ہے جس سے اجتہادی خطاصا در ہوئی ہے وہ بھی ایک درجہ تو اب رکھتا ہے اور جس کا اجتہاد سی ہوگا اس کے لیے دو درجہ ثواب ہے پس ان کی جفا ہے زبان کو رو کنا جاہے اور سب کا ذکر نیکی ہے کرنا جا ہے۔

مشاجرات صحابہ کر کے مَمَاءُ بَیْنَهُم کے خلاف نہیں (حضرت مدنی بُرِیالیہ)
حضرت مولانا سید احمد شاہ صاحب چو کیروی بُرِیالیہ نے مشاجرات صحابہ کو آیت
دُرُحَمَاءُ بَیْنَهُمُ (صحابہ آپس میں مہر بان ہیں) کے خلاف سمجھتے ہوئے ابنا بیہ خیال پیش کیا
تھا کہ جنگ جمل وصفین واقع نہیں ہو کیں، تو اس کے جواب میں شخ الاسلام حضرت مولانا
سید حسین احمد مدنی بُرِینیہ نے بہ لکھا تھا کہ:

رُحَمَاءُ بَيْنَهُمُ اس فَتْم كے جنگ كے خلاف نہيں ہے۔ كيا شفقت اور رحمت
باعث جنگ نہيں ہوكتی۔ حضرت موكی اور حضرت بارون عليظا ميں كس قدر
اختلاف ہوا۔ كيا وہ دشمنی ہے تھا۔ باپ بيٹوں ميں زدوكوب كے واقعات كيا محبت
اور رحمت ہے نہيں ہوتے۔ كيا رحمة للعالمين كے جہادات كورحمت سے علاقہ نہ تھا۔ كيا جراح اور ڈاكٹر كانشر لگانا اور مريض كو تكيف دينا مظاہر رحمت ہے نہيں۔
اجتہادی غلطی میں اگر غور فرما كيں تو عموماً مظاہر رحمت ہی محسوس ہوگا۔ واللہ اعلم است بہرحال سمجھ ميں نہيں آتا كہ متواترات كا انكاركس طرح مفيد ہوسكتا ہے۔
اعلم سن بہرحال سمجھ ميں نہيں آتا كہ متواترات كا انكاركس طرح مفيد ہوسكتا ہے۔
اعلم سن ہمرحال سمجھ ميں نہيں آتا كہ متواترات كا انكاركس طرح مفيد ہوسكتا ہے۔

فتأوي عزيزي كي عبارت

مولا نالعل شاه صاحب لکھتے ہیں:

مولانا شاہ عبدالعزیز اہل سنت کا موقف بیان کرتے ہوئے لکھتے ہیں:
اور حق میں معاویۃ کے جنہوں نے جناب علی المرتضٰی ڈاٹھ نے جنگ کی تھی
علمائے اہل سنت کو اختلاف ہے۔ علماء ماور النہر اور اکثر مفسرین اور فقہاء
اس کو خطائے اجتہادی کہتے ہیں اور اہل حدیث نے روایات صححہ سے
دریافت کیا ہے کہ بیر کت خواہش نفسانی کی وجہ سے تھی پس انتہا ہہ ہے کہ
باغی اور گناہ کے مرتکب ہوئے۔ و الفاسق لیس باھل اللعن '' یعنی
فاسق سزا وار لعنت کانہیں۔ الخ

(فاوئ عزیزی مترجم اردوص ۲۲۵)۔ (استخلاف یزیدص ۱۸۷) اور مولوی مہر حسین شاہ صاحب نے بہی عبارت اپنی کھلی چٹھی ص ۲ پر نقل کی ہے الجواب: ۞ حضرت مجد دالف ثانی رشالت کا ارشاد پہلے قتل کیا گیا ہے کہ: "اصحاب رسول مُنالِیْم کے درمیان جواختلاف واقع ہوا ہے وہ خواہش نفسانی کی وجہ سے نہ تھا کیونکہ ان کے شریف نفسول کا تزکیہ ہو چکا تھا اور وہ امارہ سے مطمئنہ ہو گئے تھے۔''الخ

اور آیت ویز کیھم کا بھی بھی تقاضا ہے لیعنی نبی کریم مُثَاثِیْمُ اینے اصحاب کا تزکیہ کرتے ہیں۔

(ب) اجتهادی خطاء میں نفسانیت کا دخل نہیں ہوتا ورنداس پرایک اجر کیونکرمل سکتا ہے۔ حضرت شاہ ولی اللہ محدث وہلوی حضرت معاویہ بڑاٹنڈ کی اجتهادی خطا کے قائل ہیں۔ حضرت شاہ عبدالعزیز صاحب محدث وہلوی آپ کے کامل جانشین ہیں۔ آپ کی تحقیق ان کے خلاف کیسے ہوسکتی ہے؟ حضرت شاہ عبدالعزیز نے حضرت شاہ ولی اللہ کی کتاب "ازالیة الخفاء" کی بڑی تحسین وتائید کی ہے۔ چنانچے کیسے ہیں:

اور جس کسی کو یہ منظور ہو کہ ان استدلالوں کی تفصیل دیکھوں اور اس بحث کی بھی کروں اور ان کے جواب اور استدلالات کہ بہت کی آیتوں کے ساتھ اس مطلب میں واقع ہیں دیکھوں تو کتاب ازالۃ الخفاء عن خلافۃ الخلفاء کو دیکھے کہ اس مقدے میں کلام حدکو پہنچا دیا ہے اور کتاب اللہ کے معانی کے پر دہ نشینوں کو خلعت ظہور کا بہنا دیا ہے کہ اس کے مصنف کی خوبی واسطے اللہ کے ہے۔ (تحفدا ثناعشر بیمتر جم ص ۲۲۷)

(ج) حضرت شاہ عبدالعزیز نقشہندی مجددی سلسلہ کے شخ طریقت اور شخ المشاکخ المشاکخ الم ربانی مجدد الف ثانی بیسین کی مخالفت نہیں کر سکتے۔ اور پھر حضرت معاوید ڈاٹنی کی خطائے اجتہادی کا قول تو جمہور اہل سنت کا مسلک ہے اور حضرت شاہ عبدالعزیز محدث مسلک اہل سنت کے ترجمان اور محافظ ہیں۔ اگر روایات صحیحہ شاہ عبدالعزیز محدث مسلک اہل سنت کے ترجمان اور محافظ ہیں۔ اگر روایات صحیحہ سے یہ بات ثابت ہوتی تو پھر اکثر مفسرین اور فقہاء اس کے خلاف کیوں مسلک رویں سلک ہے۔

حضرت مدنى فيناللة كاارشاد

سورة فتح کی آیت مُحَمَّدٌ رَّسُولُ اللّهِ وَالَّذِیْنَ مَعَهَ آشِدَّآءُ عَلَی الْکُفَّادِ رُحَمَاءُ

بَیْنَهُمْ تَرَاهُمُ رُکَعًا سُجَّدًا یَّبَتَعُونَ فَصُلًا مِّنَ اللّهِ وَرِصُوانًا ''محک' رسول الله کا اور جو
لوگ اس کے ساتھ ہیں زورآ ور ہیں کافروں پرنرم دل ہیں آپس میں ۔ تو دیکھے ان کورکوئ میں اور توبدہ میں ۔ وُھونڈ تے ہیں اللہ کافضل اور اس کی خوثی ، (ترجمہ حضرت شخ الهندُ)
اور گوید آیات اصحاب بیعتِ رضوان کے ہی میں نازل ہوئی ہیں جن کی تعداد چودہ
یا بندرہ سوتھی ۔ جوہم ہ کے لیے حضور رحمۃ للعالمین عُلِیْم کے ہمراہ گئے تھے ۔لیکن و اللہ ین
معم ہے تابت ہوتا ہے کہ ان کے علاوہ جو دوسرے اصحاب آنخضرت عُلِیْم کی معیت و
صحبت سے مشرف ہوئے ہیں ان کوبھی درجہ بدرجہ یہ صفات نصیب ہوئی تھیں اور وہ سب
صحبت سے مشرف ہوئے ہیں ان کوبھی درجہ بدرجہ یہ صفات نصیب ہوئی تھیں اور وہ سب
ایخ کاموں میں اللہ تعالیٰ کی رضا اور خوشنودی کے طلب گار تھے۔ چنا نچہ شخ الاسلام
حضرت مولانا سید حسین احمد صاحب مدنی قدس سرہ اسی آیتِ معیت کی تشری میں
فرمات ہیں:

خیال فرما ہے کہ می منتقبیں اللہ تعالی نے بلفظ و اللہ بن معد ذکر فرمائی ہیں کہ جو حب قاعدہ معانینہ تمام حب قاعدہ معانینہ تمام ساتھیوں کوشامل ہے جس کامفہوم ہیہ ہے کہ تمام ساتھی جناب رسول مُلَّيَّةً کے ان صفات کے جامع ہیں اور یہی مفہوم تمام اہل السنّت والجماعت سمجھتے ہیں جس کی وجہ سے تمام صحابہ کرام مُلَّاتًةً کا تزکیداور توشق فرمار ہے ہیں۔ کسی پر جرح اور تنقید کرنا جائز نہیں سمجھتے اور اس کے لیے ان کی مقدس زندگی اور اللہ تعالی کی انتہائی ثنا اور صفت کوشاہدعدل قرار دیتے ہیں۔

(مودودی دستوراورعقا کدگی حقیقت ۲۵ کانشر مکتبه عثانیه ہرنولی - میانوالی) جب تمام صحابه کرام مُثَالِّتُهُمُ اللّٰه تعالیٰ کی رضا کے طالب ہیں تو حضرت معاویه مُثَالِّتُهُ کا حضرت علی المرتضلی وُلاَثِیْ سے اس اختلاف کا نفسا نیت پرمبنی ہونا کیونکر قابل تسلیم ہوسکتا ہے۔ لہذا فاؤی عزیزی کی مذکورہ زیر بحث عبارت الحاقی مجھی جائے گی۔

فناوي عزيزي كي الحاقيات

اس سوال کے جواب میں کہ''میلا دکی اورعشرہ محرم کی مجالس منعقد کرنا کیسا ہے؟ حضرت شاہ عبدالعزیز صاحب محدث دہلوی فرماتے ہیں:

سال میں دوجلیس فقیر کے مکان میں منعقد ہوا کرتی ہیں مجلس ذکروفات شریف اورمجلس شہادت حسین والٹیوُ اور میجلس بروز عاشورہ بااس سے ایک دو دن قبل ہوتی ہے۔ جیار یانج سوآ دی بلکہ ہزار آ دی جمع ہوتے ہیں اور در ووشریف پڑھتے ہیں اور اس صمن میں بعض مر ثیہ جوجن و پری سے حضرت ام سلمہ و دیگر صحابی نے سُنا ہے وہ بھی ذکر کیا جاتا ہے اور وہ خوا بہائے وحشتنا ک ذکر کیے جاتے ہیں کہاس ہے معلوم ہوتا ہے کہ جناب رسالت مآب منافیظ کواس واقعہ ہے نہایت رنج و الم ہوا۔ پھرختم قرآن مجید کیا جاتا ہے اور پنج آیات پڑھ کر کھانے کی جو چیز موجود رہتی ہے اس پر فاتحہ کہا جاتا ہے اور اس اثنا میں اگر کوئی شخص خوش الحان سلام پڑھتا ہے یا شرعی طور پر مرثیہ پڑھنے کا اتفاق ہوتا ہے تو اکثر حضار مجلس اور اس فقیر کو بھی حالتِ رفت اور گریدگی لاحق ہوجاتی ہے اس قدر عمل میں آتا ہے اگر پیہ ب فقیر کے نزدیک اس طریقہ ہے جس کا ذکر کیا گیا ہے جائز نہ ہوتا تو ہر گز فقیر ان چیزوں پرافتدام نہ کرتا۔ الح ۱۲۳۸ه)

مجلس ذکر وفات نبوی اورمجلس ذکرشهادت حسین ڈاٹٹو کی جو کیفیت یہال مذکور ہے حضرت شاہ عبدالعزیز محدث جیسے محقق اور متبع سنت بزرگ کے متعلق ہے بات قابل تسلیم خمیں ، اور پھر پانچ آیات پڑھ کر کھانے کی چیز پر فاتحہ پڑھنا بیصرف عوام الناس کے ہاں مروجہ رسوم میں سے ہے جس کا صحابہ کرام کے زمانے میں شبوت نہیں ماتا۔

کے ہاں مروجہ رسوم میں سے ہے جس کا صحابہ کرام کے زمانے میں شبوت نہیں ماتا۔

(ب) ذکر شہادت حسین سے لیے ہر سال مجلس منعقد کرنا بھی صحیح نہیں۔ اور مروجہ ماتم

کی ابتداءاس فتم کی سالانہ مجالس ہی ہیں جن کا دوررسالت میں کوئی ثبوت نہیں ہے۔ خود حضرت شاہ عبدالعزیز صاحب محدثؒ نے اپنی کتاب تحفہ اثناعشریہ میں اس کی تر دید فرمائی ہے۔ چنانچہ لکھتے ہیں:

اکشر شیعدان خیالات کے عادتوں میں ڈوبے ہوئے ہیں: مثلاً ہرسال دسویں محرم ہوتی ہے۔ ہرسال اس کوروز شہادت حضرت امام عالی مقام حسین علیلا کا گمان کرتے ہیں اوراحکام ماتم اور نوحہ وشیوں اور گریہ وزاری اور فغان و بیقراری شروع کرتے ہیں عورتوں کی طرح ہرسال اپنی میت پر بیٹمل کرتے ہیں حالانکہ عقل صرح جانتی ہے کہ زمانہ ہرسال کا غیر قار ہے یعنی قرار نہ پکڑنے والا کوئی جزءاس کا ثابت و قائم نہیں رہتا اور اس زمانے کا لوٹانا بھی محال اور شہادت حضرت امام کی جس دن ہوئی اُس دن سے اس دن کا فاصلہ گیارہ سو چیاس برس کا ہوا۔ اور پھر یہ اور وہ دن کیسے برابر ہوگیا اور کوئی مناسبت ہوگئی۔ عیدالفطر اور عید قربان کو اس پر قیاس کرنا جا ہے نہیں کہ اس میں خوشی اور شادی عیدالفطر اور عید قربان کو اس پر قیاس کرنا جا ہے نہیں کہ اس میں خوشی اور شادی سال درسال نئی ہے یعنی روز ہے رمضان کے ادا کرنا اور جج خانہ کعبہ کا بجالانا الح ..... (تحدیم جم اردوس ۲۲ تا ۲۲)

اس سے ثابت ہوا کہ فٹاویٰ عزیزی کی مندرجہ عبارت الحاقی ہے جوحضرت شاہ صاحب محدث کی طرف منسوب کی گئی ہے۔

@ فناوي عزيزى مترجم ص ٢٥٦ ميس لكست بين:

کیکن شیعہ کے پیچھے نماز میں اقتداء کرنا بحالت ضرورت اس شرط کے ساتھ جائز ہے کہار کان نماز اور واجبات وضوء میں ہمارے موافق پاؤں دھوئے الخ کیکن اسی فناوی عزیزی ص ۷۷۲ پر بیسوال وجواب لکھاہے:

(سوال): بلاشبه فرقه امامیه حضرت ابو بکر صدیق مثالثهٔ کی خلافت ہے منکر ہے اور کتب فقہ میں مذکور ہے کہ حضرت ابو بکر صدیق مٹالٹیُ کی خلافت سے جس نے انکارکیا وہ اجماع قطعی کا منکر ہوا اور وہ کافر ہوگیا۔ چنانچی فقاوئی عالمگیری میں لکھا ہے: الرافضی اذا کان یسب الشیخین ویلفهما العیاذ باللہ فہو کافر وان کان یفضلُ علیّا کرم اللہ وجهہ علی ابی بکر رضی اللہ عنه لایکون کافراً لکنه مبتدع ولوقذف عائشة رضی اللہ عنها بالذنا فقد کفر یعنی رافضی جو برا کہتا ہو حضرات شیخین کو اور الن حضرات پر لعنت بھیجتا ہونعو ذ باللہ من ذالک وہ کافر ہا اور اگر برانہ کہتا ہو گراس امر کا قائل ہوکہ حضرت ابو بکر پر حضرت علی کو فضیلت ہے تو وہ کافر نہیں البتہ برعتی ہے۔ اور اگر عائشہ من فائن میں قذف (تہمت) کا مرتکب ہوتو وہ بھی کافر ہے اگے۔ عائشہ من فائن میں قذف (تہمت) کا مرتکب ہوتو وہ بھی کافر ہے اگے۔ عائشہ من فائن میں قذف (تہمت) کا مرتکب ہوتو وہ بھی کافر ہے اگے۔ عائشہ من فائن میں قذف (تہمت) کا مرتکب ہوتو وہ بھی کافر ہے اگے۔ عائشہ من فائن میں وہ کے بعد حضرت شاہ عبد العزیز فرماتے ہیں: عائمیری کی عبارتیں درج کرنے کے بعد حضرت شاہ عبد العزیز فرماتے ہیں: وہی حکم ہے۔ الخ

علاوہ ازیں ۳۵۲/۳۵۱ پر بحوالہ خلاصہ بحررائق، شرح مواہب الرحمٰن، محیط وغیرہ فناوی تصریح کی ہے کہ

حضرت ابو بکر صدیق کی خلافت کا منکر کا فرے اس کے پیچھے نماز جائز نہیں ہے۔

بلكة شرح مواجب الرحمن مين توبيكها ب:

حضرت ابو بکرصدیق،حضرت عمر فاروق اورحضرت عثمان ذوالنورین نتیوں کی خلافت کے منکر کے پیچھے نماز جائز نہیں ۔

تو پھر شیعہ کے پیچھے مشروط طور پر نماز پڑھنے کے جواز کا فتوی حضرت شاہ عبدالعزیز صاحب محدث شاللہ کیونکر دے سکتے ہیں۔لہذا ثابت ہوا کہ مشروط طور پر شیعہ کی اقتداء میں نماز پڑھنے کے جواز کی عبارت الحاقی ہے۔

كياحضرت عائشه رالينجُهُ كااختلاف مبني برنفسانيت تفا؟

سورۃ تحریم کی آیات کے تحت افشائے راز کے سلسلہ میں ایک سوال کے جواب میں حضرت شاہ عبدالعزیز قدس سرہ فرماتے ہیں:

حضرت عائش نے اگر چہ افشائے راز نہ کیا لیکن تح یم قبطیہ کا حال من کرخوش اور مسرور ہو کیں اور حضرت هفصه را تھا کو افشائے راز ہے منع نہ فرمایا۔ بلکہ بشاشی اور خوشی کے طور پر ان کے ساتھ پیش آئیں اور بیسب ترک اولی ہیں اور شائب نفسانیت سے خالی نہیں اور آپ کی صرف خوشی بھی اس بارہ میں سے ہے کہ: حسنات الا بو ار سیئات المعقو بین لیعنی نیک لوگوں کی جو نیکی ہوتی ہے وہ کسی وجہ سے برائی شار کی جاتی ہے اس المعقو بین لیعنی نیک لوگوں کی جو نیکی ہوتی ہے وہ کسی وجہ سے برائی شار کی جاتی ہے اس واسطے ضرور ہوا کہ حضرت عائشہ بھی تو بہ استغفار کریں۔ النے (فاوی عزیزی ص ۲۲۳) اور فناوی عزیزی حلا اول فارس کے الفاظ یہ ہیں:

"واین ہمہ ترک اولی وشوب نفسانیت است " (ص۲۰۱)۔

فرمائے! کیاام الموسین حضرت عا کشہ صدیقہ ڈاٹٹی کی خوشی نفسانیت پرہنی تھی اگراس میں کسی تاویل کی گنجائش ہے تو وہی تاویل حضرت معاویہ ڈاٹٹی کے متعلق کی جائے گی۔اگر تاویل کی گنجائش نہیں تو دونوں عبارتیں الحاقی سمجھی جا ئیں گی۔علاوہ ازیں فآوی عزیزی میں اور بھی ایسی عبارتیں ہیں جن پرالحاقی ہونے کا گمان ہوتا ہے لیکن بخوف طوالت ہم اسی براکتفا کرتے ہیں۔

فتأويً عزيزي مين الحاق (حضرت تقانوي عيسية)

حکیم الامت حضرت مولا نا اشرف علی صاحب تھانو گا ایک استفسار کے جواب میں فرماتے ہیں:

اوّل تو اس میں کلام ہے کہ وہ فتاویٰ حضرت شاہ صاحب ڈٹلٹ کا ہے بھی؟ مجھ کو تو قوی شک ہے۔الخ (امداد الفتاویٰ جلد پنجم ۳۰۶)

مولانا مجم الدين اصلاحيّ

شیخ الاسلام والمسلمین حضرت مولانا سیدحسین احمد صاحب مدنی میشد کے مکتوبات کے مرتب حضرت مولانا مجھ الدین صاحب اصلاحی میشد مروجہ عید میلا دیے متعلق بحث کرتے ہوئے لکھتے ہیں:

متاخرین علمائے ہند میں حضرت شاہ عبدالعزیز محدث دہلویؓ کی ایک تحقیق کا دربارہ عیدمیلا دالنبی منافیہ ہم یہاں ذکر کردینا اس وجہ سے ضروری خیال کرتے ہیں کہ بہت سے ناعا قبت اندیشوں نے حضرت بیسی کے فقاوی کے اندرتح یف کردی ہے۔ حتی کہ بعض نے آپ کو مجوزین مروجہ میلا دالنبی میں شارکیا ہے۔ شاہ صاحب کی معرکۃ الآراء تصنیف تحفہ اثنا عشریہ کی نورع پانز دہم میں ایک نفیس محث موجود ہے جس کا خلاصہ بہہ کہ ذمانہ جب غیرقار ہے بعنی تیزی سے گزر نے والا جس کو قرار و ثبات نہیں تو پھر شہادت حضرت حسین ڈھائی میں اور آج کے دن میں اس دن سے کیا مناسبت و کے دن میں اس دن سے کیا مناسبت و اتحاد ہے الح (حاشیہ مکتوبات شخ الاسلام جلدسوم ص ۱۸۵)۔

# حضرت مفتى محمد شفيع وشاللة

مخدوم العلماء حضرت مولانا مفتی محد شفیع میسایی دارالعلوم کراچی میسایی الصحابیة کلهم عدول کی میسایی الصحابیة کلهم عدول کی بحث میں فناوی عزیزی کی اس عبارت کا جواب دیتے ہوئے لکھتے ہیں کلھم عدول کی بحث میں فناوی عزیزی کی اس عبارت کا جواب دیتے ہوئے لکھتے ہیں (جواسخلاف یزیدش ۲۴ پرمولانالعل شاہ صاحب نے بھی نقل کی ہے) کہ:

ای طرح کا ایک مضمون حضرت شاہ عبدالعزیز دہلویؒ کی طرف ان کے فقاوئی کے حوالہ سے منسوب کیا گیا ہے یہ مضمون کی وجہ سے ایسا ہے کہ حضرت شاہ عبدالعزیز دہلوی جیسے جامع علوم بزرگ کی طرف اس کی نسبت کسی طرح سمجھ میں نہیں آتی۔ دہلوی جیسے جامع علوم بزرگ کی طرف اس کی نسبت کسی طرح سمجھ میں نہیں آتی۔ اور فقاوئی عزیزی کے نام سے جومجموعہ شائع ہور ہا ہے اس کے متعلق یہ سب کو

یباں میلحوظ رہے کہ بعض مقامات میں الحاق کا گمان ہونے سے بیدلازم نہیں آتا کہ سارا مجموعہ فقاویٰ عزیزی ناقابل اعتماد ہو۔ البعثہ دلائل کی بنا پر جس عبارت میں شبہ ہووہ الحاقی سمجھی جائے گی۔

> حضرت معاویه رانشهٔ عادل ہیں امام نودیؓ فرماتے ہیں:

واما على رضى الله عنه فخلافته صحيحة بالاجماع وكان هو الخليفة في وقته لاخلافة لغيره واما معاوية رضى الله عنه فهو من العدول الفضلاء والصحابة النجبآء واما الحروب التي جرت فكانت لكل طائفة شبهة اعتقدت تصويب انفسها بسببها وكلهم عدول ومتأولون في حروبهم وغيرها ولم يخرج شي من ذلك احداً منهم من العدالة لانهم مجتهدون الخ.

(نووی شرح مسلم جلد ثانی ص۲۵ کتاب فضائل الصحابة )۔ اور بالا جماع حضرت علی ڈاٹٹؤ کی خلافت سجیح ہے اور اینے وفت میں وہی خلیفہ سے۔اور آپ کے سواکسی کی خلافت نہ تھی۔اور حضرت معاویہ وٹا ٹیڈ عادل، فاضل اور شریف صحابہ میں سے ہیں مگر جوجنگیں آپیں میں لڑی گئی ہیں تو ان میں ہرا یک گروہ کو ایک شبہ لاحق تھا جس کی وجہ سے وہ اپنے آپ کوصواب پر ہونے کا اعتقاد رکھتے تھے اور سب صحابہ عادل ہیں اور ان جنگوں وغیرہ اختلافات میں تاویل کرنے والے ہیں اور ان میں سے کوئی چیز بھی ان میں سے کسی کو (صفت) عدالت سے خارج نہیں کرتی کیونکہ وہ مجتہد ہیں الخ۔

بیعبارت خارجی فتنه حصه اوّل ص۵۵۳ تا ۵۵ پرجھی نقل کردی گئی ہے۔

الفصل الثالث في بيان حال الصحابة اتفق اهل السنة على ان الجميع الفصل الثالث في بيان حال الصحابة اتفق اهل السنة على ان الجميع عدول ولم يخالف في ذلك الاشذوذ من المبتدعة وقد ذكر الخطيب في الكفاية فصلاً نفيساً في ذلك فقال عدالة الصحابة ثابتة معلومة بتعديل الله لهم واخباره عن طهارتهم واختياره لهم. الخ-

ترجمہ: فصل تیسری۔ احوال الصحابۃ کے بیان میں: اہل السنّت والجماعت کا اتفاق ہے کہ تمام صحابہ عادل ہیں اس میں سوائے چند مبتدعین کے کسی نے خلاف نہیں کیا۔ کفاریہ میں خطیب نے ایک نفیس فصل اس کے متعلق ذکر کی ہے۔ فرمایا کہ عدالت صحابہ کی ان کی اللہ تعالیٰ کی تعدیل اور ان کی پاکیزگ کی خبر دینے اور ان کے مختار بنانے سے ثابت ہوئی ہے ان نصوص اور آیات میں سے الح

(بحوالہ مودودی دستوراورعقا ئدگی حقیقت ص ۵۸مؤلفہ شخ الاسلام حضرت مدنی بیسائی ۔ السموں محقق ابن ہمام حنفی بیسائی اورعلامہ ابی الشریف شافعی بیسائی مسائرہ اوراس کی شرح مسامرہ ص محقق ابن ہمام حنفی بیسائی اور علامہ ابی الشریف شافعی بیسائی ہمائی اور اس کی شرح مسامرہ ص ۱۳۰۰ میں فرماتے ہیں:

واعتقاد اهل السنة والجماعة تزكية جميع الصحابة رضى الله عنهم وجوبًا باثبات العدالة لكل منهم والكف عن الطعن فيهم والثنآء عليهم كما اثنى الله سبحانه وتعالىٰ عليهم اذقال كُنتُم خَيْرَ الثنآء عليهم اذقال كُنتُم خَيْرَ أُمَّةً أُخْرِجَتُ لِلنَّاسِ وقال تعالىٰ وَكَذَٰلِكَ جَعَلُنُكُم أُمَّةً وَسَطَالِتَكُونُوا شُهَدَآء عَلَى النَّاسَ الخ.

ترجمہ: اہل السنّت والجماعت کاعقیدہ تمام صحابہ کے وجوب تزکید کا ہے کہ ان سب کی عدالت مان کی جائے اور ان میں طعن کرنے سے روکا جائے اور ان کی اللہ تعالیٰ نے کی ہے، اللہ فرماتا ہے جتنی امتیں لوگوں کے لیے بنائی گئی ہیں ان میں تم سب سے بہتر ہوا ور فرماتا ہے۔ ہم نے تم کو امت متوسط بنایا ہے تاکہ تم لوگوں پر گواہ ہو۔ الخ

حضرت مولانا محدث مدنی نیجات نے یہاں حافظ ابن عبدالبرک کتاب استیعاب جلد اوّل ص۱- حافظ ابن اخیر کی کتاب استیعاب جلد اوّل ص۱- حافظ ابن اخیر کی کتاب اُسدالغابہ فی معرفۃ الصحابۃ جلداوّل ص۱- علامه علی قاری حفی محدث کی کتاب مرقاۃ شرح مشکوۃ جلد ۵ص ۱۵- محقق ابن ہمام کی تحریر الاصول اور اس کی شرح تقریر الاصول جلد ثانی ص۲۰ ۱- اور علامہ بحرالعلوم کی کتاب فواتح الرحموت شرح مسلم الثبوت جلد ۲۵ کی عبارتیں پیش فرمائی ہیں جن سے صحابہ فواتح الرحموت شرح مسلم الثبوت جلد ۲۵ کی عبارتیں پیش فرمائی ہیں جن سے صحابہ کرام کا عادل ہونا ثابت ہوتا ہے لیکن بخوف طوالت ہم یہاں ان کونقل نہیں کرتے۔ مہر حال مسلک اہل السدّت والجماعت یہی ہے کہ جنگ جمل وصفین وغیرہ کی وجہ سے کوئی صحابی صفت عدالت اس وقت بھی تھی اور بعدازاں بھی رہی۔

مولا نالعل شاه كى تطبيق صحيح نهيس

مولا نالعل شاہ صاحب مشاجرات صحابہ کے متعلق اہل السنّت والجماعت کے دونوں قولوں میں تطبیق دیتے ہوئے لکھتے ہیں کہ: اگر دوسرے قول کی بیہ تاویل کرلی جائے کہ محاربین حضرت علی واقعقاً باطل پر سے علی از اس کا مرجع وہی ہوجا تا ہے جو پہلے قول کا ہے البتہ بعض عبارات اس تاویل کو قبول نہیں کرتیں اور اس نظریہ کو قول کا ہے البتہ بعض عبارات اس تاویل کو قبول نہیں کرتیں اور اس نظریہ کو حق وصواب سمجھیں کہ اس مقاتلہ میں حضرت علی حق پر تھے اور الن کے محاربین فی الحقیقت باطل پر تھے، مگر انہوں نے باطل پر قصد نہیں کیا تھا بلکہ حق کا قصد کرکے اجتہا و کیا تھا مگر حق کو نہ یا سکے۔ اللہ تعالی الن کی لغزشوں کو معاف فرمائے۔ (استخلاف پر بیرے ۱۸۹)

الجواب: جب مولا نالعل شاه صاحب محاربین علی نظافیهٔ کا اجتهاد مانتے ہیں تو ان کو حقیقتاً باطل پر قرار دیناغلط ہے کیونکہ اجتهادی اختلاف میں صواب وخطا کا تقابل ہوتا ہے نہ کہ حقیقتاً باطل پر تھے نہ کہ حقیقتاً ۔ آخر کیا حضرت آ دم ملیلا سے معصیت اورغوایت حقیقی کا صدور ہوا تھا۔

﴿ بعنوان ' حضرت معاویه براتانی کی عدالت برقرار ہوگئی' ..... لکھتے ہیں:
حضرت امیر معاویه براتائی کے متعلق جمہور اہل السنّت کی مذکورۃ الصدر آراء دویہ
خلافت علی بڑائی میں ان کے خروج و قال کے سلسلہ میں تھیں۔ لیکن جب
حضرت حسن بڑائی ان سے مصالحت کرکے خلافت سے دستبردار ہوگئے اور
ساری جماعت ان پر متفق ہوگئی اور بالا تفاق ان کی عدالت برقرار ہوگئی۔
ازاں بعد ان کی طرف فسق و فجور اور ظلم و تعدی کی نسبت کرناظلم و تعدی
ہے۔ الخ (استخلاف پزیدش ۱۹۱)۔

الجواب: اس ہے معلوم ہوتا ہے کہ بخاری صاحب موصوف کے نز دیک جنگِ صفین میں چونکہ حضرت معاویہ ڈاٹٹو حقیقتاً باطل پر تھے اس لیے ان کی عدالت زائل ہوگئ تھی اور حضرت حسن ڈاٹٹو کی صلح تک وہ عادل نہ تھے۔البتہ سلح کے بعدان کی عدالت بحال ہوگئی۔لیکن میرجھی غلط نظریہ ہے۔ کیونکہ حضرت معاویہ ڈاٹٹو کا یہ اختلاف اجتہادی تھا اور ہوگئی۔لیکن میرجھی غلط نظریہ ہے۔ کیونکہ حضرت معاویہ ڈاٹٹو کا یہ اختلاف اجتہادی تھا اور

اجتہادی اختلاف عدالت کے منافی نہیں ہے۔اور تعجب ہے کہ مولا نالعل شاہ صاحب خود بھی بیستایم کررہے ہیں چنانچے بعنوان:''ایک شبہ اوراس کا ازالہ'' لکھتے ہیں: حضرت معاویہ زلافیڈ اوران کے ساتھیوں نے امام برحق حضرت علی المرتضی ڈلافیڈ کے ساتھ قبال کیا اور نہایت ثبات کے ساتھ اس پر قائم رہے، کیا ان کا یہ فعل عدالت کے منافی نہیں؟۔

جواب اس شبہ کا بیہ ہے کہ وہ اس قبال میں متاوّل ( لیعنی تاویل کرنے والے خطے ) اور عدالت متاول کی ساقط نہیں ہوتی الخ (رسالہ عدالت صحابہ اللظیّاص ۲۵۵) اور عدالت متاول کی ساقط نہیں ہوتی الخ (رسالہ عدالت صحابہ اللظیّاص ۲۵۵) اور اسی سلسلہ میں لکھتے ہیں کہ:

راقم السطور کہتا ہے کہ حضرت معاویہ ڈٹاٹؤ عدالت کے اس مرتبہ علیا پر فائز تھے کہ

کسی وسوسہ کا گرد وغبار انہیں آلودہ نہیں کرسکتا۔ وہ روایت صدیث کے معاملہ میں

اتنے مختاط تھے کہ ذمّت علی ڈٹاٹؤ ٹو نیر بہت دور کی بات ہے مدح عثمان میں بھی کوئی

روایت نہیں کی ہے جس سے زمین و آسان پُر بین' (ایضاً عدالت صحاب سے سے

ہمارا سوال یہ ہے کہ جب تاویل کرنے والے کی عدالت ساقط ہی نہیں ہوتی اور
حضرت معاویہ ڈٹاٹؤ مجہد متاول تھے تو پھر بخاری صاحب نے استخلاف یزید میں اس کے
خطرت معاویہ ڈٹاٹؤ مجہد متاول تھے تو پھر بخاری صاحب نے استخلاف یزید میں اس کے
خلاف یہ کیوں لکھا ہے کہ وہ حقیقاً باطل پر تھے اور حضرت حسن بڑائٹو کی صلح کے بعد عدالت

برقر ار ہوئی۔ جب عدالت ساقط ہی نہیں ہوتی اور برقر ار بہی رہی تو پھر صلح حسن بڑائٹو کے بعد عدالت
عدالت برقر ار ہونے کا کیا مطلب؟ کیا مولوی مہر حسین شاہ صاحب کچھ تطبیق کا راستہ
مکالیں گے؟

معصيت صورتا وحقيقتا

عصمتِ انبیاء کی بحث میں مودودی صاحب کو جواب دیتے ہوئے حضرت مدنی تحریر فرماتے ہیں:

اور اسی طرح عصمت ان (لیعنی انبیاء) کی دائمی ہے کسی وقت ان سے جدا نہیں ہوتی۔ جن امور کومودودی صاحب لغزشیں شار کرتے ہوئے عصمت کا اٹھ جانا مسجھتے ہیں بیران کی غلطی ہے۔ بیرامور معصیت میں ہی نہیں صرف صورت معصيت بين مديث انما الاعمال بالنيات وانما لكل امري مانوئ (الحديث) اس كے ليے شام عدل ہے كماتقرر فى مواقعها (جيماكمات اینے موقع پر سه بات ثابت ہے) جس طرح خطا اور قتل عمد صور تأ ایک ہی جیسے ہیں مگر حقیقت میں دونوں میں زمین و آسان کا ذرق ہے اس طرح نیت معصیت سے جرم کا ارتکاب اور بلانیت معصیت ۔معیسیت کا ارتکاب زمین و آ سان کا فرق رکھتا ہے۔ اوّل کیارُ معاصی میں ہے، ہے تو ثانی خطائے اجتهادی اور زلت ہے۔ بہرحال عصمتِ انبیاء میلیلا کے لیے نبوت کی لوازم ذاتیہ میں سے ہے بھی ان سے جدانہیں ہوتی۔جوافعال ان سے معاصی سمجھے گئے ہیں وہ حقیقتاً معاصی نہیں ہیں وہ صرف صور تا ہی معاصی اورخطائے اجتہادی اورزلت ہیں۔الخ (مودودی دستوراورعقائد کی حقیقت ص ۵۴)۔

حضرت مدنى فيشكة كاارشاد

مودودی نظریہ کی تر دید کرتے ہوئے شیخ الاسلام حضرت مولانا سیاجسین احمد مدنی قدس سرہ فرماتے ہیں:۔

خلاصہ کلام ہے ہے کہ اہل حق تمام اہل السنّت والجماعت متفق ہیں کہ تمام صحابہ کرام ڈیکائی عادل اور ثقہ ہیں۔ ان کی روایات اور شہادتیں مقبول اور سعتمد ہیں۔ ان کی روایات اور شہادتیں مقبول اور سعتمد ہیں۔ ان پرکوئی جرح اور تقید نہیں ہوسکتی۔ دلائل نقلیہ اور عقلیہ کثیرہ اور شہیرہ اس پر قائم ہیں۔ انہیں کے ذریعہ ہے دین بعد والوں کو پہنچا ہے۔ اور وہی مدار دین اور معیار حق ہیں اور انہی کی تابعداری بعد والوں کے لیے ضروری

ہے۔الخ (مودودی دستوراورعقائد کی حقیقت ص ۲۹)

ان میں سے بعض گزشتہ صفحات میں نقل کردی گئی ہیں جن میں علامہ علی قاری محدث
میں سے بعض گزشتہ صفحات میں نقل کردی گئی ہیں جن میں علامہ علی قاری محدث
حنفی جرالتے نے تصریح فرمائی ہے کہ:

ہر جماعت کوشبہ تھا جس سے ہرایک اپ آپ کوخن اور صواب پر خیال کرتی تھی اور سب کے سب اپنی اپنی کڑائیوں میں تاویل کرنے والے تھے۔ان میں سے کوئی بھی اس وجہ سے عدالت سے نہیں نکلا کیونکہ ہرایک جماعت محقق تھی۔الخ علاوہ ازیں امام نووی کی بیرعبارت بھی پہلے پیش کردی گئی ہے:

اور سب صحابہ عادل ہیں اور ان جنگوں وغیرہ اختلافات میں تاویل کرنے والے ہیں اور ان جنگوں وغیرہ اختلافات میں تاویل کرنے والے ہیں اور ان میں سے کوئی چیز بھی ان میں سے کسی کو (صفت) عدالت سے خارج نہیں کرتی کیونکہ وہ مجتہد ہیں۔الخ

@ عدالت صحابه را النفر كل بحث مين بي سورة الحجرات كي آيت

لَكِنَّ اللَّهِ حَبَّبَ الْمُكُمُ الْإِيْمَانَ وَزَيَّنَهُ فِي قُلُوبِكُمُ وَكَرَّهَ الْمُكُمُ الْكِفُرَ وَالْفُسُوقَ وَالْعِصْيَانَ أُولَئِكَ هُمُ الرَّاشِدُونَ فَصَلَا مِّنَ اللَّهِ وَنِعُمَةً وَاللَّهُ عَلِيْمٌ حَكِيْمٌ - رَجَمَه: بِراللَّه فَعِبَ وَاللَّهُ عَلِيْمٌ حَكِيْمٌ - رَجَمَه: بِراللَّه فَعِبَ وَاللَّهُ عَلِيْمٌ حَكِيْمٌ - رَجَمَه: بِراللَّه فَعِبَ وَاللَّهِ وَنِعُمَةً وَاللَّهُ عَلِيْمٌ حَكِيْمٌ - رَجَمَه: بِراللَّه فَعِبَ وَاللَّهُ عَلِيْمٌ حَكِيْمٌ - رَجَمَه: بِراللَّه فَعِبَ وَاللَّه وَنِعُمَةً وَاللَّهُ عَلِيْمٌ حَكِيْمٌ اللَّهُ وَنِعُمَةً وَاللَّهُ عَلِيْمٌ مَعَ عَلَيْمٌ مَعَ عَلَيْمٌ مَعَ عَلَيْمٌ مَعَ عَلَيْمُ مَعُ وَلَوْل مِن اللَّهُ وَنِعُمَةً وَاللَّهُ وَاللَّهُ عَلَيْمٌ مَعُونَ وَاللَّهُ عَلَيْمٌ مَعْ الرَّاللَّهُ مِن اللَّهُ عَلَيْمٌ مَعْ الرَّاللَّهُ اللَّهُ عَلَيْمٌ مَعْ الرَّالِمُ اللَّهُ عَلَيْمٌ مَعْ اللَّهُ عَلَيْمٌ مَعْ اللَّهُ عَلَيْمُ مَعْ اللَّهُ عَلَيْمٌ مَعْ اللَّهُ عَلَيْمٌ مَعْ اللَّهُ عَلَيْمُ مَعْ اللَّهُ عَلَيْمٌ مَعْ اللَّهُ عَلَيْمٌ مَعْ اللَّهُ عَلَيْمُ مَعْ اللَّهُ عَلَيْمٌ مِن الْمُعْلِيْمُ مَعْ اللَّهُ عَلَيْمُ اللَّهُ عَلَيْمُ مَعْ اللَّهُ عَلَيْمُ مَنْ اللَّهُ عَلَيْمُ اللَّهُ عَلَيْمُ اللَّهُ عَلَيْمُ مَا عَلَيْمُ اللَّهُ عَلَيْمُ مَعْ اللَّهُ عَلَيْمُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْمُ مَعْ اللَّهُ عَلَيْمُ اللِّهُ عَلَيْمُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْمُ اللَّهُ عَلَيْمُ اللَّهُ عَلَيْمُ اللَّهُ عَلَيْمُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْمُ اللَّهُ عَلَيْمُ اللَّهُ عَلَيْمُ اللَّهُ عَلَيْمُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَيْمُ اللَّهُ عَلَيْمُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ

اس آیت نے تو تمام صحابہ کرام کی مکمل توشیق کردی۔ اگر صحابہ سے کوئی گناہ بالقصد ثابت ہوجائے تو وہ آیت مذکورہ اور ان کی محفوظیت مذکورہ کے خلاف نہیں ہے اس لیے کہ عدالت اس ملکہ اور قوت راسخہ کا نام ہے جو کہ اجتناب علی

الکبائر اور عدم اصرار علی الصغائر اور خسیس با توں کے ترک پر آ مادہ کرتی ہے۔
شاذ و نا در طور پر کسی وقت میں کسی جرم کا سرز دہوجانا اور پھر نا دم ہونا اور رہنا
عدالت میں کھنڈت نہیں ڈالٹا اور نہ ان کی حفاظت کے منافی ہے۔ مگر مودودی
صاحب کسی صحابی اور کسی انسان کو معیار حق نہیں ماننے اور نہ کسی کو نقید اور جرح
سے بالاتر مانے ہیں اور نہ قابل تقلید مانے ہیں۔ رع

به بین تفاوت راه از کاست تا مجا

کیا بیا اختلاف فرومی ہے یا اصولی؟ (مودودی عقا کداور دستور کی حقیقت م 20)
عدالت کی مذکورہ تعریف ہے معلوم ہوا کہ نخالفین جو عدالت صحابہ کی نفی کرنے کے
لیے حضرت ماعز بڑا ٹیڈ وغیرہ کے واقعات پیش کرتے ہیں وہ ان کی کم فہمی یا بغض وعناد پر بٹنی
ہے۔ حضرت ماعز صحابی ہے جرم تو ضرور ہوالیکن ان کو تو بہمی معیاری نصیب ہوئی ہے۔
اسی طرح شاذ و نادر بعض صحابہ کے واقعات کو سمجھے۔ ہر صحابی کی وفات کامل ایمان پر ہوئی ہے اور ہر ہر صحابی سیدھے جنت میں جا کیں گے۔مولا نالعل شاہ صاحب بخاری کو شخیخ الاسلام حضرت مدنی محدث کی شاگر دی پر ناز ہے۔اگر وہ عدالت صحابہ کی بحث میں حضرت مدنی تو ایک محدث کی شاگر دی پر ناز ہے۔اگر وہ عدالت صحابہ کی بحث میں حضرت مدنی تو اس طرح مطوکر نہ کھاتے۔

عدالت صحابہ شکائٹو کے بارے میں اہم سوال

اس مختفر کتا بچہ میں اس مسئلہ میں تفصیل کی گنجائش نہیں ہے کہ صحابہ کرام صرف روایت حدیث میں عاول تھے یا اپنی عموی زندگی میں بھی ۔لیکن اس سلسلے میں بیسوال اہم ہے کہ:الصحابة کلھم عدول کا اگر یہ مطلب ہے کہ صرف روایت حدیث میں عادل میں تو اس شخصیص کے لیے بخاری صاحب کے پاس کیا آیت وحدیث کی کوئی نص موجود ہے کہ تمام صحابہ کرام روایت حدیث نبوی میں یقیناً عادل ہیں؟ بینو ا تو جروا.

مولوی مهر حسین شاه بھی مجھیں

مولوی مهر حسین شاه صاحب لکھتے ہیں:

قاضی صاحب مولانا بخاری مدظلہ پر اعتراض کرتے ہوئے ارقام فرماتے بین که: اگر حضرت معاویه را النفیهٔ باغی هوتے تو حضرت علی را النفهٔ قرآنی حکم پرممل کرتے۔'' مگر اپنی ای مذکورہ کتاب میں سندیلوی صاحب کا رد کرتے ہوئے قاضی صاحب تحریر فرماتے ہیں: حضرت علی ڈٹاٹیؤئے قرآن کے حکم فقاتلوا التي تبغي يرغمل كيا-' (خارجي فتنه ١٠٥٥) كويا مولانا قاضي صاحب حضرت معاویہ طالفۂ کو حقیقی باغی تسلیم کررہے ہیں۔ حقیقت پھر حقیقت ہے نمایاں ہوہی جاتی ہے۔ (کھلی چھی ص ۱۲) الجواب: مولوی مہر سین شاہ صاحب نے یہاں میری عبارت بوری نقل نہیں کی جس میں مولا نالعل شاہ صاحب پر میں نے اعتراض کیا ہے۔ چنانچیہ وہ عبارت ہیہ ہے: علاوہ ازیں پیجی ملحوظ رکھنا جا ہے کہ اگر حضرت علی الرتضٰی ڈٹاٹنڈ کے نز دیک بھی حضرت معاويه رثاثثؤ كااختلاف عناد ونفسانيت يرمبني هوتا تو آپ ثالثول كي تحكيم کی تجویز قبول نه فرماتے کیونکہ حقیقتاً باغی کے لیے تو قرآن میں بھی صرتے تھم مذکور ے کہ: فقاتلوا التی تبغی حتی تفیءَ إلى امر الله (پس باغی گروہ سے اس وتت تک لڑائی کروجب تک کہوہ اللہ کے حکم لیعنی حق کی طرف رجوع نہ کرے) حالانكه آخرى وفت تك حضرت معاويه الثانيُّؤ نے حضرت علی الثانيُّ کی اطاعت قبول نہیں کی۔ ہاوجوداس کے حضرت علی بٹاٹٹؤ نے ٹالٹی کی تجویز قبول کرلی۔

(خارجی فتنه حصداق ل ۲۲۳)

خلاصہ مطلب ہیہ ہے کہ ثالثی کی تجویز قبول کرنا اس بات کی دلیل ہے کہ حضرت علی المرتضلی ڈاٹٹی حضرت معاویہ ڈاٹٹی کو حقیقتاً باغی نہیں قرار دیتے سے ۔ ورنہ جب تک حضرت معاویہ ڈاٹٹی آپ کی اطاعت نہ قبول کر لیتے

آپ جنگ جاري رڪتے۔

مولوی مہر حسین شاہ صاحب نے گومیری بیعبارت کھلی چٹھی ص اا پرنقل کی ہے کیکن ص مهم اپراس کا اختصار درج کیا ہے جس سے غلط نہی ہو عتی ہے۔

﴿ يَهِى جَوَابِ مِينَ نِے مودودی صاحب کو دیا ہے جو حضرت معاویہ رہا ﷺ کو حقیقتاً باطل پرقرار دیتے ہیں اور وہ حسب ذیل ہے:

"خود حضرت علی نالفی کے طرز عمل سے بھی بہی ثابت ہوتا ہے کہ حضرت معاویہ ڈٹاٹٹؤ کے باغی ہونے کا وہی علم تھا جو مجہد مخطی (خطا کرنے والے) کا ہوتا ہے۔ کیونکہ آپ نے حضرت معاویہ نٹائٹؤ کے بارے میں فریقین کی طرف سے ایک ایک حکم ( ثالث ) مقرر کرنے کی تجویز قبول کرلی تھی جس کی بنا پرحضرت علی والنی کی طرف سے حضرت ابوموی اشعری والنی اور حضرت معاویہ والنی کی طرف ہے عمرو دخانٹؤ بن العاص ثالث مقرر کیے گئے تھے۔اگر حضرت معاویہ دخانٹؤ اس معنی میں باغی ہوتے جس معنیٰ میں مودودی گروہ منوانا حیابتا ہے لیعنی بالکل باطل پر ہوتے تو حضرت علی بٹاٹیؤ کے لیے حکمین کی تجویز قبول کرنا ناجا مُزنھا کیونکہ قرآن كريم مين باغي كروه كے متعلق صريح حكم ہے: وَإِنْ طَآئِفَتَان مِنَ الْمُوْمِنِيْنَ أَقْتَتَلُوُ ا .... ليكن حضرت على اللَّهُ في خضرت معاويد اللَّهُ كومساوى ورجه دے کراپنامعاملہ ثالثوں کے سپر دکر دیا۔ اور لطف بیے کہ ہر دو ثالثوں نے ا ہے فیصلہ میں حضرت علی ڈاٹٹؤڈ اور حضرت معاویہ ڈٹاٹٹؤڈ دونوں کومعزول کر دیا تھا۔ حالانكها كرحضرت على بناتني كوقطعاً حق يرسمجها جاتا اورحضرت معاويه بناتني كوباطل يرتو پيرخليفه حق كومعزول كرنا كيونكر جائز ہوسكتا تھا۔الخ (علمي محاسب ١٣١)۔

مولوی مہر حسین شاہ صاحب میری مذکورہ خط کشیرہ • عبارت کے پیشِ نظر سے اعتراض کرتے ہیں کہ: مولانا قاضی صاحب حضرت علی المرتضلی الله الله کا خلافت کونص قرآنی قرار دیتے بیں گراپی کتاب علمی محاسبہ ۱۳ اپر یوں گو ہرافشانی کرتے ہیں: ''لطف کی بات بیہ ہے کہ ہر دو ثالثوں نے الخ ( کھلی چٹھی حاشیہ ۱۳) نیز لکھتے ہیں کہ:

اب قاضی صاحب ہی انصاف ہے بتا کیں کہ حضرت معاویہ ڈاٹٹؤ نے حکم قرآن کی مخالفت کی یانہیں اور بیاجتہا دی خطا کی کوئی ہے۔ (ایضاً ص۱۴)۔

الجواب: بین نے خارجی فتنہ حصہ اوّل میں جاروں خلفائے راشدین کی خلافت کو آیت استخلاف اور آیت تمکین کی نص سے ثابت کیا ہے کیکن اس سے مراد عبارت النص نہیں بلکہ اقتضاء النص ہے۔ اور مشاجرات صحابہ نٹائٹٹی کے دوران کسی کوعلم نہ تھا کہ باقتضاء النص حضرت على المرتضى بناتنيٌّ چوتھے موعودہ خلیفہ راشد ہیں۔ کیونکہ بیا حتمال تھا کہ کوئی اور صحابی مراد ہو۔اس لیے فریق ٹانی نے اپنے اجتہاد کی بنا پر آپ کی مخالفت کی اور اُس وقت اس كونصِ قرآنی كی مخالفت نہیں كہہ سكتے تھے لیكن حضرت علی المرتضلی الثانیُّ کے دورِ خلافت کے بعد میر ثابت ہوا کہ: با قضاء النص حضرت علی بناٹیؤی چوتھے درجہ پر قز آن کی موعودہ خلافت کا مصداق تھے۔ کیونکہ وعدہ خلافت مہاجرین صحابہ ٹٹٹائٹٹی سے تھا۔ اور مہاجرین صحابه ر النَّهُ ميں سے خلفائے ثلثہ کے بعد سوائے حضرت علی المرتضی بی النَّفی کے کسی صحابی کو خلافت نہیں ملی۔ اسی بنا پر بعد میں اہل السنّت والجماعت کا اس عقیدہ پر اجماع ہوگیا کہ قر آن کےموعودہ خلفاءصرف یمی جار ہیں۔اور چونکہ حضرت معاویہ زلانٹو کی طرف سے عبارت النص كى مخالفت نہيں ہوئى اس ليے اہل السنّت والجماعت نے بيمسلك اختياركيا كه حضرت معاويد والنفيُّة وغيره صحابه كرام فتألَّفهُم اجتهّا دى خطاء كاصدور بهوا ب\_اورمولا نا لعل شاہ صاحب بخاری بھی حضرت معاویہ بڑاٹنؤ کو حقیقتاً باطل پر قرار دینے کے باوجودان کی اجتہادی خطاء تتلیم کررہے ہیں اور مولوی مہر حسین صاحب اُن سے تہیں پوچھتے کہ حضرت سیاجتهادی خطاکی کوئی قتم ہے؟ یہاں بیلحوظ رہے کہ جواعتراض یہاں مولوی مہر حسین شاہ صاحب کر رہے ہیں یہی اعتراض شیعہ علماء حضرت معاویہ رہائٹۂ پر کرتے ہیں چنانچہ ایک شیعہ مجتہد مولوی محمد حسین رُھکو (سرگودھا) لکھتے ہیں:

یہ بھی تو ملحوظ رکھنا جا ہے کہ اجتہاد کا کل ومقام کیا ہے؟ باا تفاق تمام اہل اسلام اجہاد وہاں ہوتا ہے جہاں قرآن وحدیث کی کوئی صریح وصحیح نص موجود نہ ہو اور جہاں نص موجود ہے وہاں خدا ورسول کے حکم کے بالمقابل اگر کوئی شخص اجتہاد کر ہے گا تو اس کا اجتہاد باطل اور نا جائز سمجھا جائے گا۔ الخ

( تجليات صدافت بجواب آفآب مدايت ص ٢٨٥)

ڈھکوصاحب کے جواب میں ہمارا یہی مطالبہ ہے کہ پہلے قرآن مجید کی کسی آیت سے بطور عبارت النص حضرت علی المرتضی رضی اللہ عنہ کی خلافت بلکہ خلافت بلافصل ثابت کریں پھرہم مان لیس گے کہ اللہ تعالیٰ کے علم صرتے کے مقابلہ میں اجتہا و جائز نہ تھا۔

## كيا وْ هَكُوتِح لِفِ قرآن كِ قائل مِين؟

اس کے جواب میں ڈھکوصاحب یہی کہہ سکتے ہیں کہ حضرت علی المرتضی ڈٹاٹنؤ کے متعلق نص صرح موجود تھی لیکن اصحاب نے اس کو قرآن میں درج نہیں کیا۔ چنانچہ اس اعتراض کا جواب دیتے ہوئے کہ اگر مسئلہ امامت اس قدراہم تھا کہ جتنا شیعہ حضرات خیال کرتے ہیں تو خدا وند عالم نے ائمہ کے اسائے گرافی صراحناً قرآن میں کیوں نہ ذکر کردیے تا کہ مسلمانوں کا اس مسئلے میں اختلاف ختم ہو یا تا۔ لکھتے ہیں:

طی اور تحقیقی جواب یہ ہے کہ فریقین کی بعض روایات کے مطابق ائمہ اطہار علیا کے اسائے گرامی قرآن مجید میں موجود تھے مگر جمع قرآن کے وقت انہیں نظرانداز کردیا گیا۔ چنانچہ ہماری تفسیر صافی ص۹ مقدمہ ششم طبع ایران محوالہ تفسیر عیاشی حضرت امام جعفرصادق سے مروی ہے۔ لو قوئ القرآن کے ما

انزل لَا لَفَيْتُمُونَا فِيهِ مُسَمِّينِ "الرقرآن كواس طرح پرُها جاتا جس طرح وه نازل ہوا تھا تو تم اس میں ہمیں نام بنام موجود پاتے۔''

(اثبات الامامت ١٣٥٣ ناشرمكتبة البطين كوث فريدسر كودها)

شاباش! مجمهّد ہوں تو ایسے کہ حضرت علی المرتضلی ڈٹاٹٹؤ کی خلافت و امامت ثابت کرنے کے لیے قرآن میں تحریف وتبدیلی مان لی۔العیاذ بالله

### سندبلوي صاحب كامعامله

مولانا محر آنجی صاحب سندیلوی چونکه چاروں خلفائے راشدین کو آیت استخلاف
اور آیت جمکین کا مصداق قرار دیتے ہیں لیکن اس کے باوجود حضرت معاویہ رٹائٹی کی
اجتہادی خطا بھی نہیں سلیم کرتے بلکہ آپ کی ذات کو اقوب الی الحق قرار دیتے ہیں۔
اس لیے ان پر اتمام حجت کے لیے میں نے کئی مقامات پر لکھا ہے کہ اب جب آپ
حضرت علی المرتضٰی کوقر آن کا چوتھا خلیفہ موعود مانتے ہیں تو پھر حضرت معاوید کی اجتہادی
خطا کیوں نہیں سلیم کرتے میری کتاب خارجی فتنہ حصداول کا مبحث یہی ہے۔اگر مولوی
مہر حسین شاہ صاحب اس علمی بحث کو بمجھنے کی اہلیت نہیں رکھتے تو پھر اس میں ذخل کیوں

دیتے ہیں ۔خواہ تخواہ یا نجوال سوار بننے سے کیا حاصل؟

حضرت معاويه بناتنة مجتهدته

میں نے مولا نالعل شاہ صاحب پراعتراض کرتے ہوئے لکھا ہے کہ: یہ بات بھی عجیب ہے کہ جب حضرت معاویہ ڈٹاٹٹؤ کے اختلاف کو (خواہ جنگ و قال کی صورت میں ہوا) اجتہادی خطا قرار دیدیا تو پھر بیہ کہنا کیونکر درست ہے کے صلح کے بعد ان کی عدالت برقرار ہوگئی۔حضرت معاویہ ڈٹاٹٹؤ پہلے بھی عادل

تصے كيونكه مجتهد تصاور مجتهد كوغير عادل نہيں قرار ديا جاسكتا۔

اس کے جواب میں مولوی مہر حسین شاہ صاحب لکھتے ہیں:

اس بات سے قطع نظر کے حضرت معاویہ ڈاٹٹؤ درجہ اجتہاد پر فائز نتھے بھی یانہیں جیسا کہ امام اہل سنت حضرت شاہ عبدالعزیز محدث دہلوی نے فناوی عزیزی میں تصریح کے امام اہل سنت حضرت شاہ عبدالعزیز محدث دہلوی نے فناوی عزیزی میں تصریح کی ہے کہ حضرت معاویہ ڈاٹٹؤ درجہ اجتہاد کوئیس پہنچے تھے الح (کھلی چٹھی ص)

الجواب ① فماویٰ کی عبارت ہے حضرت معاویہ ڈٹاٹڈ کے مجتزہ ہونے کی بالکل نفی نہیں ہوتی بلکہاں میں مجتز مین صحابہ کے مراتب بیان کیے ہیں چنانچے لکھاہے:

جن صحابہ کرام کو مرتبہ اجتہاد کا حضور آنخضرت مُنافین کے دور میں حاصل نہ ہوا تھا
ایسے صحابہ کرام کے اجتہاد کی نفی کرنا درست ہاور آنخضرت مُنافین کے دخرت
معاویہ بڑا ٹوئے کئی مسکلہ اجتہادی تصدیق نہیں فرمائی ہے تا کہ اجتہادان کا مفتی
بہ ہوسکے اور جس نے حضرت معاویہ بڑا ٹوئ کو مجتہد کہا تو اس نے بھی درست کہا۔
اس واسطے کہ حضرت معاویہ بڑا ٹوئٹ نے اخیر عمر میں احادیث کثیرہ دیگر صحابہ کبار سے
سنیں اور اس وجہ سے بعض مسائل فقہ میں دخل دیتے تھے اور بھی مراد ہے حضرت
ابن عباس بڑا ٹوئٹ کے اس قول سے کہ انہ فقیہ الخ (فادئ عزیزی مترجم ص ۱۲۱۸)

ا فقاوی عزیزی کے الحاقیات کے متعلق پہلے بھی عرض کر دیا ہے اور بیعبارت بھی

حضرت شاه عبدالعزيز محدث جيسے محقق کی نہيں ہوسکتی۔

(ب) جب مندرجه عبارت میں برلکھا ہے کہ:

جس نے حضرت معاویہ وٹاٹنڈ کومجہد کہا تو اس نے بھی درست کہا الخ تو مولوی مہرحسین شاہ صاحب نے فتا وی عزیزی کی بیرعبارت کیوں نہیں لکھی۔ کیا ہے کمی خیانت نہیں ہے۔

ﷺ مخاری میں ہے کہ حضرت عبداللہ بن عباس ٹاٹٹؤنے نے فرمایاانہ فقیہ (باب ذکرمعاویہ) بیعنی حضرت معاویہ ٹاٹٹؤ فقیہ ہیں۔

حضرت عبداللہ بن عباس رہائٹۂ کون ہیں اس کے متعلق بخاری شریف میں ہے کہ حضرت ابن عباس رہائٹۂ فرماتے ہیں:

اورایک روایت میں ہے:

اللهم علمه الكتب اے اللہ اس كوائي كتاب يعنى قرآن كاعلم عطافر ما۔ حافظ ابن حجر مُشِيد كلصة ميں كه حضرت عبداللہ بن عمر شائن نے فر مایا:

ھوا علم الناس بھا انزل الله على محمدٍ لينى حضرت ابن عباس را الله على محمدٍ لينى حضرت ابن عباس را الله على الله عبي الله كى وحى كے سب لوگول سے زيادہ عالم بيں۔

اور حضرت عبدالله بن مسعود والنفؤنة نے آپ كوتر جمان القرآن فرما يا ہے۔

( فخ البارى شرح البخارى جلد يص ٧٩)

فرمائے۔ حبر امت ترجمان القرآن حضرت عبداللہ بن عباس ڈلاٹڈؤٹو حضرت معاویہ ڈلاٹٹ کوفقیہ (مجہد) فرمارہ ہیں نیکن مولوی مہرحسین شاہ صاحب ان کے نقیہ و مجہد ہونے کا انکار کرتے ہیں اور طرفہ رہے کہ وہ اپنے شنخ مولا نالعل شاہ بخاری کوفقیہ قرار

دية بين- چنانچه لکھتے ہيں:

"ا دهرسیدی ومرشدی فقیه الامت ترجمان اہل سنت حضرت علامه سیدلعل شاه صاحب بخاری مدخله العالیٰ''

ير لكه بين:

''راقم آثم کو خضرت بخاری مدخلله کی ذات گرامی سے والہانه عقیدت اور لگاؤ ہے۔'' (خصائص نسائی مترجم ،عرض ناشرص ۲)

کیا عجیب محبت ہے۔ مولا نالعل شاہ صاحب تو محبوب بھی ہوں اور فقیہ بھی ۔ لیکن ایک صحابی رسول حضرت معاویہ زلائڈ نامحبوب ہوں اور نہ فقیہ بیوخت عقل زجیرت کہ این چہ بو العجبیت

مولوی مہر حسین شاہ صاحب یہاں اپنے مجتہد مولا نالعل شاہ صاحب کی تقلید کو بھی جواب دیے گئی مولا نا بخاری صاحب معاوید ڈاٹٹڈ کے مجتہد ہونے بھی جواب دیے گئے ہیں حالا نکہ مولا نا بخاری صاحب حضرت معاوید ڈاٹٹڈ کے مجتہد ہونے کے قائل ہیں جنانجے لکھتے ہیں:

ایک دوسری روایت میں حضرت ابن عباس ڈلٹٹؤ کا قول مروی ہے کہ ''اندہ فقید ہے''' فقیہ بعنی مجتہد ہیں ۔' (صحیح بخاری جاص ۵۳۱) چونکہ فقہاء صحابہ کی شان نسبتاً بلند ہے اس لیے حضرت معاویہ ڈلٹٹؤ بقول ابن عباس ڈلٹٹؤ رفیع الشان صحابی ہیں ۔ (استخلاف یزید سے ۱۱۳)۔

أيك شيعه مجتهد

شیعہ مجہدمولوی محرحسین صاحب ڈھکو (سرگودھانے) بھی فناوی عزیزی کی یہی عبارت حضرت معاویہ ٹرٹاٹیڈ کے مجہدنہ ہونے کے ثبوت میں پیش کی ہے۔ چنانچہ بعنوان ''معاویہ مجہدنہیں ہے'' لکھاہے:

باقی رہی اس بات کی تحقیق کے معاویہ مجتمد ہے یا نہیں؟ سو تحقی ندر ہے کہ برادران

الم سنت کے تمام محققین کا اس بات پر اتفاق ہے کہ معاویہ ڈاٹٹو جہزئیں ہے'۔
﴿ شاہ عبد العزیز فیاوی عزیزی جلد اوّل ص ا اپر معاویہ وغیرہ کے متعلق لکھتے ہیں:
پس ہر کہ اجتہا دایشان رافق کند درست است زیرا کہ در حضور آنخضرت ماٹٹوٹل ایشاں را آں مرتبہ حاصل نبود۔ آنخضرت ماٹٹوٹل در ہیچ مسئلہ برصحت اجتہاد کھم نفر مودہ اند تا اجتہاد کی فقی کرتا ففر مودہ اند تا اجتہاد کی فقی کرتا ففر مودہ اند تا اجتہاد کی فقی کرتا ہے وہ درست کرتا ہے کیونکہ ان کو آنخضرت ماٹٹوٹل کے حضور میں اجتہاد کی ورجہ حاصل نہ تھا اور نہ ہی آنخضرت ماٹٹوٹل کے حضور میں اجتہاد کی ورجہ حاصل نہ تھا اور نہ ہی آنخضرت ماٹٹوٹل کے کئی اجتہاد کی تصد این فرمائی حاصل نہ تھا اور نہ ہی آن خضرت ماٹٹوٹل کے کئی اجتہاد کی تصد این فرمائی حاصل نہ تھا اور نہ ہی آنخضرت ماٹٹوٹل کے بھی ان کے کئی اجتہاد کی تصد این فرمائی محتبر ومفتیٰ بہ ہو سکے۔ الخ (تجلیات صدافت ہی ۱۳۸۵)۔

الجواب: ① مجتمد ڈھکوصاحب نے یہاں صرح جھوٹ لکھا ہے کہ:''اہل سنت کے تمام محققین کا اس پراتفاق ہے کہ معاویہ مجتمد نہیں ہے'' حالانکہ جمہور اہل سنت حضرت معاویہ واللہ بن معتبد اللہ بن عباس واللہ بن مجتمد کے محترت عبد اللہ بن عباس واللہ نے آپ کوفقیہ (یعنی مجتمد) قرار دیا ہے۔

© ڈھکو صاحب نے بھی مولوی مہر حسین شاہ صاحب کی طرح مابعد کی عبارت فقاوئی عزیزی کی نہیں لکھی جس ہے آپ کا مجہد ہونا ثابت ہوتا ہے یعنی: ''اور جس نے حضرت معاویہ رفائیڈ کو مجہد کہا تو اس نے بھی درست کہا ''الخ اور ڈھکو صاحب اپنی تصانیف میں اس فتم کی علمی خیانتوں کا ارتکاب کرتے رہتے ہیں ۔لیکن وہ تو اپنی نہیں عقیدہ تقید کی بنا پر اس کا تو اب حاصل کرتے ہیں ۔ کیا مولوی مہر حسین شاہ صاحب بھی اس فقیدہ تقید کی بنا پر اس کا تو اب حاصل کرتے ہیں ۔ کیا مولوی مہر حسین شاہ صاحب بھی اس فتم کا تو اب حاصل کرنا چاہتے ہیں ؟ علاوہ از ہیں یہ بھی ملحوظ رہے کہ ڈھکو صاحب حضرت معاویہ رفائی کو تو مجہد نہیں مانتے جو حضور خاتم اللیمین کی صحبت سے فیفن یاب ہوئے ہیں معاویہ رفائی کو تو مجہد قرار دیتے ہیں ۔ چنا نچہ اپنی کتاب اثبات الا مامت کے آخر میں انہوں نے عراق کے چند براے براے جہد ین شیعہ کی تحریروں کا عکس شائع کیا ہے جس انہوں نے دھکو صاحب کوا جازت اجتہاد کی شدعطا فرمائی ہے۔

ببیل تفاوت راه از کجا است تابکجا

حضرت معاويه رثانته جليل القدر صحابي بين

میں نے کتاب خارجی فتنہ حصہ اول ص۳۲۴ پر حضرت امیر معاویہ ڈٹاٹنڈ کو ایک جلیل القدر صحابی لکھا ہے۔ لیکن مولوی مہر حسین شاہ صاحب ان الفاظ سے بھی نالاں ہیں۔ جنانچہ لکھتے ہیں: ا

ججة الاسلام مولانا محمد قاسم نا نوتوئ فرماتے ہیں'' اور پھر ہم امیر معاویہ وٹاٹیڈ کوجلیل القدر صحابہ میں شارنہیں کرتے ہیں'' (شہادت امام حسین اور کرداریزید ص ۷۸) اور خود قاضی صاحب نے بھی حضرت معاویہ وٹاٹیڈ کو تیسرے درجے کا صحابی قرار دیا ہے۔ (خارجی فتنہ، حاشیہ کھلی چٹھی ص۳)

الجواب: ﴿ رفعت اورجلالت قدراضا فی امور بیں: حضرت نانوتوی قدس سرہ کی مراد یہ ہے آپ کی رفعت وعظمت خلفائے راشدین وغیرہ صحابہ کرام کے برابر نہیں جو افضل واولی پرعمل کرنے کی کوشش کرتے ہیں اوران کوترک اولی پرجھی افسوس ہوتا ہے اور اک بنا پر کہا جاتا ہے: حسنات الابواد سیئات المقربین یعنی ابرار کی نیکیاں مقربین کے لیے گناہ سمجھے جاتے ہیں اور خود حضرت نانوتوی بھی حضرت معاویہ جلائے کی طرف سے صحابہ کرام کوچھوڑ کر بیزید کوخلیفہ بنانے کی توجیہہ یہی پیش کررہے ہیں کہ:

افضل کا خلیفہ بنانا افضل ہے نہ کہ واجب کیکن اتنی بات کے باعث ترک افضل کا ان پر گناہ نہیں تھو پا جاسکتا کہ امیر معاویہ ڈٹاٹیڈ کے ساتھ گالم گلوچ ہے ہم پیش آئیس ۔ اور پھر ہم امیر معاویہ ڈٹاٹیڈ کوجلیل القدر صحابہ میں شارنہیں کرتے کہ افضل و اولی کو ترک کرنے کے باعث ان جسے معاملات میں ہم ان کی طرف سے معذرت پیش کریں۔ (شہادت اہام حسین وکرداریزید ص ۱۸۷۸)

(ب) حضرت مولانا نانوتوی تیناندینی ایک دوسرے مقام پر لکھتے ہیں۔

اور حضرت امير معاويه رفالنواس بات ميں نه خليفه راشد ہيں نه نا خلف ہيں۔ ہاں فضیلت صحبت اور بزرگی صحابیت اور اخوت ام المومنین ام حبیبه زلانیْهٔ کی ان کو حاصل تھی اور اس لیےسب کے واجب التعظیم ہیں جو برا کہے وہ اپنی عاقبت کھوتا ہے۔ کیونکہ خداوند کریم تمام صحابہ کی نسبت فرما تا ہے یَوُمَ لَایُخْوِی اللّٰہ النَّبِیّ وَ الَّذِيْنَ الْمَنُوا مَعَهُ جَسَ كَا حَاصل بيه به كه قيامت كه ون الله تعالى رسول الله سَلَا لَيْهِ مَلَا اللهِ مَلَا اللهِ مِنْ اللهِ اللهِ اللهِ مَلَا اللهِ مَلْمَ اللهِ مَلْمَ اللهِ مَلْمَ اللهِ مَلْمَ اللهِ مَلْمَ اللهِ مَلْمُ اللهِ مِلْمُ اللهِ مَلْمُ اللهِ مَلْمُ اللهِ مَلْمُ اللهِ مَلْمُ اللهِ مِلْمُ اللهِ مَلْمُ مِلْمُ مِلْمُ مُلْمُ مِلْمُ مُلْمُ مِلْمُ مُلْمُ مِنْ اللهِ مَلْمُ مِلْمُ مُلْمُ مُلْمُلُمُ مُلْمُ مُلْمُلُمُ مُلْمُ مُلْمُلُمُ مُلْمُ مُلْمُ مُلْمُ مُلْمُ مُلِمُلُمُ مُلْمُ مُلْمُ مُلْمُ مُلْمُلُمُ مُلْمُ مُلْمُ مُلْمُ مُلْمُ مُلْمُلُمُ مُلْمُ مُلِمُ مُلْمُ مُلْمُ مُلْمُ مُلْمُ مُلْمُ مُلْمُ مُلْمُ مُلْمُ مُلْمُلُمُ مُلْمُ مُلْمُ مُلْمُ مُلْمُ مُلْمُ مُلْمُ مُلْمُلُمُ مُلِمُلُمُ مُلْمُلُمُ مُلْمُلُمُ مُلْمُلُمُ مُلْمُلُمُ مُلْمُ مُلْمُلِمُ مُلْمُلُمُ مُلْمُلُمُ مُلْمُلُمُ مُلْمُلُمُ مُلْمُ مُلْمُلِمُ مُلْمُلُمُ مُلْمُ مُلْمُلُمُ مُلْمُ مُلْمُلُمُ مُلْمُلُمُ مُلِمُ مُلْمُلُمُ مُلْمُلِمُ مُلْمُلُمُ مُلْمُلُمُ مُلْمُلُمُ م کورسوا کرنا جاہے وہ خدا کا مقابل ہے۔ہم کوتو اب یمی لازم ہے کہ ان کی عیب چینی نه کریں اور یوں مجھیں که حضرت امیر علیقا اور امیر معاویہ وغیرہ صحابہ مثالثا میں اگر باہم پچھ مناقشہ ہوا بھی تو وہ ایسا ہی تھا جیسا موی اور ہارون اور حضرت یوسف اور ان کے بھائیوں اور حضرت موی اور خضر میں پیجھکڑ ہے قضیے ہوئے۔ سیسب قصے، کلام اللہ میں مذکور ہیں اٹکار کی گنجائش نہیں ورنداے حضرات شیعہ! خوف کفر ہے۔ پھر بھی کو بزرگ سمجھنالازم ہے۔الخ (اجوبہ اربعین ص ۱۸۸)

مولوی مہر حسین شاہ صاحب فرمائے! جب حضرت معاویہ ڈاٹٹؤ حضرت نانوتوی پڑائٹ کے نزویک واجب التعظیم ہیں اور حسبِ تقاضائے قرآنی آپ سبجی دوسرے صحابہ کے ساتھ نجات یافتہ ہوں گے۔اور نبوت کے بعد شرف صحابیت رحمۃ للعالمین سب سے بڑا شرف ہے تو پھر حضرت معاویہ ڈاٹٹؤ کیوں نہ جلیل القدر ہوں گے۔

﴿ مِينَ فَي وَصَرَت مَعَاوِيهِ رَالِيَّةُ كُوتِيسِ وَرَجِهِ مِينَ اللَّهِ عَنَامِ كَوَيَهِ مِعَالَى وَرَجِهِ مِينَ اللَّهِ عَنَاهُ وَ السَّبِقُونَ الْاَوَّلُونَ مِنَ كَ تَفَاوتِ وَرَجَات كَى بِنَا يَرِ ہے۔ يُحونكه حب ارشاد رباني: وَ السَّبِقُونَ الْاَقُ عَنَهُمُ وَ رَضُوا الْمُهَاجِرِيْنَ وَ الْاَنْصَارِ وَ الَّذِينَ اتَّبَعُونُهُمْ بِاحْسَانٍ رَّضِيَ اللَّهُ عَنَهُمُ وَ رَضُوا الْمُهَاجِرِيْنَ وَ الْاَنْصَارِ وَ الَّذِينَ اتَّبَعُونُهُمْ بِاحْسَانٍ رَّضِيَ اللَّهُ عَنَهُمُ وَ رَضُوا عَنَهُ (باره دوم ركوع ٢) طبقات صحابه كاعتبارے يہلاطبقه مهاجرين كا ہے۔ دوسراانصاركا اور تيسراطبقه دوسرے صحابه كرام شائدة كا ہے۔ جس كابيم مطلب كيم نكل سكتا ہے كہ حضرت معاويه رئا تُقَدِّدُ كَا جَا بِكُونُ بِيْنِي شَانَ نَهِ بِينَ اللَّهُ الْمِياعَةُ كُرام كے بعد صحابه كرام ميں ہے سب معاويه رئا تَقَدَّدُ كَا كُونُ بِرِي شَانَ نَهِ بِينَ ﴾ بلك انبياع كرام كے بعد صحابه كرام ميں ہے سب

ے چھوٹے درج کے صحابی تمام امتوں کے اولیاء سے افضل ہیں اور سب کے لیے واجب التعظیم۔

© اورلطف کی بات ہیہ ہے کہ مولوی مہر حسین شاہ صاحب کے محبوب پیرومر شداور فقیہ امت بزرگ مولا نالعل شاہ بخاری بھی حضرت معاویہ ڈٹاٹٹؤ کور فیع الشان قرار دے رہے ہیں۔ چنانچہ لکھتے ہیں:

''جونکہ فقہائے صحابہ کی شان نسبتاً بلند ہے اس لیے حضرت معاویہ ڈلٹیڈ بقول ابن عباس ڈلٹیڈر فیع الشان صحابی ہیں۔'' (استخلاف یزید ص۱۱۳)

اب مولوی مہر حسین شاہ صاحب اپنے مرشد بخاری صاحب سے ہی ہو چھے لیس کہ: جلیل القدر اور رفع الشان میں کتنا فرق ہے؟

(ب) اور مولانا بخاری موصوف نے بیجی تتکیم کرلیا ہے کہ:

حضرت عبداللہ بن مبارک نے ایک سوال کا جواب دیتے ہوئے اس کی (لیعن شرف صحابیت) کی تشریح اس طرح کی ہے کہ: حضرت معاویہ وٹائٹہ جس گھوڑے پر سوار ہوکر حضور مٹائٹہ کی معیت میں شریک جہاد ہوئے اس گھوڑے کی ٹاپ سے اڑکر جوغبار گھوڑے کے معیت میں داخل ہوا ہے وہ بدر جہا حضرت عمر بن عبدالعزیز سے بہتر ہے۔ " (تطہیر الجنان ص ۱۰ ، ناھیۃ ذم معاویہ وٹائٹہ ص ۱۱ ، البدایہ والنہایہ ج ۸ص ۱۳۹ ، مکتوبات شخ الاسلام حضرت مدنی میشائی ہے اس ۲۲۳۳) ای طرح امام شافعی سے بھی منقول ہے الح (استخلاف یزید ص ۱۱۱)۔

اور بندہ نے بھی اس حکایت کا خارجی فتنہ حصہ اوّل ص۳۰۵ میں ذکر کیا ہے بحوالہ مرقاۃ شرح مشکلوۃ۔''

مولوی مہر حسین شاہ صاحب حضرت امیر معاویہ ڈلاٹنڈ کے لیے جلیل القدر کے الفاظ استعمال کرنے سے بھی چڑتے ہیں۔ آپ کو مجہ تداور عادل بھی نہیں مانتے اور ڈھونڈ ڈھونڈ کے معالی کرنے سے بھی چڑتے ہیں۔ آپ کو مجہ تداور عادل بھی نہیں مانتے اور ڈھونڈ ڈھونڈ کر معائب تلاش کرتے ہیں جس سے معلوم ہوتا ہے کہ ان کے دل میں بغضِ

معاویہ ڈٹاٹٹؤ کا کوئی مادہ گھسا ہوا ہے۔اور بیا لیک خطرنا ک اور مہلک بیماری ہے۔ان کو صدقِ دل سے تو بہ کرنا جا ہیے۔ اور حضرت معاویہ ڈٹاٹٹؤ کے خلاف کسی قتم کی ہے او بی نہیں کرنی جا ہیے۔واللہ الھادی۔

حضرت شاه ولی الله محدث دہلوی ڈٹالٹنہ کا ارشاد

حضرت شاه صاحب قدس سره لکھتے ہیں:

تیسری تنبید - جاننا جا ہیے کہ حضرت معاویہ بن سفیان رٹائٹڈا کی شخص تھے اصحاب رسول اللہ مٹائٹڈ میں سے اور زمرہ صحابہ رضوان اللہ علیہم میں بڑے صاحب فضیات تھے۔ تم بھی ان کے تق میں برگمانی نہ کرنا اور ان کی بدگوئی میں مبتلا نہ ہونا ورنہ تم حرام کے مرتکب ہوگئے۔ الخ (ازالة الحفاء مترجم حصداول ص اے)

اہل سنت پرافتر اء

مولوی مهر سین شاه صاحب لکھتے ہیں:

مجھے افسوں سے کہنا پڑتا ہے کہ کچھ لوگوں نے روافض کی پیروی میں عدالت صحابہ کا ایک اختراعی عقیدہ وضع کرلیا ہے بلکہ روافض کے بھی کان کترتے ہیں۔ روافض ایک اختراعی عقیدہ وضع کرلیا ہے بلکہ روافض کے بھی کان کترتے ہیں۔ روافض ایکہ اہل بیت اطہار علیہ وعلی آباء السلام کو معصوم مانتے ہیں۔ ان کی تقلید میں بعض لوگ صحابہ کو معصوم مانتے ہیں (کھلی چیٹی ص ۱۸)

افسوں کہ شاہ صاحب موصوف نے اس کا کوئی حوالہ نہیں دیا کہ اہل سنت میں سے
کون لوگ صحابہ کرام ڈکائڈ کے کومعصوم مانتے ہیں؟ بیتو افتر ابئ معلوم ہوتا ہے۔ کیا آپ کی بیہ
مراد ہے کہ اہل سنت مشاجرات صحابہ میں حضرت معاویہ ڈلاٹڈ اور آپ کے ساتھ جوصحابہ
کرام شخصان کی اجتہادی خطامانتے ہیں؟ اس سے ان کی عصمت کا قول کیسے لازم آتا ہے۔
(ب) عادل قرار دینے سے بھی عصمت لازم نہیں آتی ۔ اور اس سلسلہ میں پہلے
حضرت مدنی میں نہیں کا ارشاد نقل کردیا ہے۔ دوبارہ دیکھ لیس ۔ اور لطف ریہ ہے کہ وہ خود بھی

صحابہ کرام ڈیکٹنٹر کے لیے معصوم کا لفظ استعمال کررہے ہیں خواہ من وجہ ہی کیوں نہ ہو۔ چنانچے عنوان ہی بہلھا ہے:''روایت حدیث کے معاملہ میں صحابہ معصوم ہیں''۔اور پھرمولا نا لعل شاہ صاحب کی عبارت نقل کی ہے کہ:

تمام صحابہ روایت حدیث کے معاملہ میں معصوم ہیں۔ بھراللہ ایک صحابی بھی ایسا نہیں جو بعمد الکذب علی النبی (یعنی جان بوجھ کرنی کریم مالی اللہ پر جھوٹ بولے) کی معصیت میں مبتلا ہوا ہو۔ اس لیے امت نے اجتماعی طور پر صحابہ کے اس حق کوشلیم کرلیا ہے کہ الصحابة کلھم عدول بھی صحابہ راست باز ہیں یعنی روایت حدیث کے سلسلے میں وہ ہماری جرح وتعدیل سے اعلی وارفع ہیں۔ جرح تو خیر بہت دورکی بات ہے وہ بزرگ ہماری تعدیل سے بھی بالاتر ہیں۔ وہ جن کی تعدیل خدا اور رسول نے کردی ہو۔ انہیں معیار تعدیل پر لانا ہی ان کی تو ہیں تعدیل خدا اور رسول نے کردی ہو۔ انہیں معیار تعدیل پر لانا ہی ان کی تو ہیں ہے۔ اعاذنا اللہ منھا۔ راستخلاف بزیر ص ۱۹۸۸) (کھلی چھی میں ۱۹)۔

مسئلهٔ عصمت انبیاء اور مولوی مهرحسین شاه کا ایک نیاشوشه مولوی مهرحسین شاه صاحب لکھتے ہیں کہ:

عصمت چونکہ انبیاء نیبی کا خاصہ ہے لہٰذا اہل السنّت والجماعت انبیاء نیبی کے ماسواکسی دوسرے انسان کے لیے عصمت کے قائل نہیں تو اس لیے ماننا پڑے گا کہ تمام صحابہ عام زندگی میں معصوم نہ تھے بلکہ بعض صحابہ سے بعض اوقات بقاضائے بشریت بعض گنا ہوں کا صدور بھی ہوا۔ بلکہ حدود وقصاص اور کفارات کی آیات قرآنی کے اوّلین شئون نزول اور اوّلین مخاطبین صحابہ ہی ہیں۔ کتب حدیث میں ایسی روایات یائی جاتی ہیں جن سے معلوم ہوتا ہے کہ تر یم خمر کے بعد محد حیات بھی بعض صحابہ نے شراب نوشی کا ارتکاب کیا تھا اور اسی طرح عہد حیات النبی سَانی علی میں مرقہ کے واقعات بھی رونما ہوئے اور سے جاری میں حضرت ماعز کا النبی سَانی میں من حضرت ماعز کا

واقعہ مذکور ہے کہ انہوں نے دربار نبوی میں حاضر ہوکر زنا کا اعتراف کیا اور رجم کیے گئے۔اس شراب نوشی ، چوری اور زنا ہے بھی زیادہ علین جرم فنذ ف محصنہ ہے اور بعض جلیل القدر صحابہ اس کی لیبٹ میں آ گئے اور ان پر حد جاری کی گئی ہے۔ خود مولانا قاضی صاحب اس بات کا اعتراف کرتے ہیں کہ: حضرت علی ڈاٹنڈ کو معزول کرنا گناہ تھا بلکہ آپ نے اپنی کتاب مذکورہ کے ص۵۰۰ پریہاں تک لکھ دیا ہے کہ: اہل سنت کے عقیدہ میں معصوم انبیائے کرام بیٹی سے بھی زلت (لغزش) کا صدور ہوجاتا ہے۔' آپ خود ہی فیصلہ فرما کیں کہ تمام صحابہ عام زندگی میں بھی معصوم اور عادل تھے؟ اگر جواب اثبات میں ہوتو گویا نعوذ باللہ صحابہ شان عدالت میں انبیاء میں اللہ ہے بھی بڑھ گئے ہیں۔ہم نے صراحت سے بیہ بات لکھ دی ہے کہ تمام صحابہ کرام روایت حدیث کے بارے میں معصوم ہیں مگر عام زندگی میں صحابہ ہے گناہ کا صدور ہوسکتا ہے۔مگر وہ اصرارعلی الفاحشہ وقر ارعلی المعصيت سے محفوظ ہیں الخ ( کھلی چھی ص ۲۰)۔

الجواب: ① بینک اہل السنّت والجماعت کا یہی عقیدہ ہے کہ عصمۃ انبیائے کرام بین کا خاصہ ہے۔ اور غیر نبی کوئی انسان معصوم نہیں ہے۔ اور خلفائے راشدین اور صحابہ کرام رضوان اللہ علیہم اجمعین بھی معصوم نہیں ہیں۔ تو پھران کے خلاف خود مولوی مہر حسین شاہ صاحب نے یہ کیوں لکھا ہے کہ: تمام صحابہ کرام روایت حدیث کے بارہ میں معصوم ہیں۔'' اس وجہ سے تو تمام صحابہ کرام جزوی طور پر انبیائے کرام کی عصمت میں شریک ہوگئے۔ ایں چہ بوالعجی است۔

سیں نے پہلے بھی میں سوال کیا ہے کہ روایت حدیث میں تمام صحابہ کرام نخائنہ کے معصوم ہونے کی آپ کے پاس قرآن وحدیث کی کیا دلیل ہے؟ جب آپ مید کھور ہے ہیں کہ بعض صحابہ نخائنہ کے باس قرآن وحدیث کی کیا دلیل ہے؟ جب آپ مید کھور ہے ہیں کہ بعض صحابہ نخائنہ کے شراب نوشی ، چوری ، زنا اور قذف محصنہ کا ارتکاب کیا ہے تو ان صحابہ کوروایت حدیث کے بارے میں کیونکر معصوم قرار دیا جاسکتا ہے۔ کیا شراب نوشی اور

چوری وغیرہ، کبیرہ گناہوں کے باوجودعصمت برقراررہ علتی ہے؟

ق آپ نے جو بیلکھا ہے کہ: اس لیے ماننا پڑے گا کہ تمام صحابہ بڑا گذائم عام زندگی میں معصوم نہ تھے۔'' تو فرما کیں کہ اہل السنّت والجماعت میں ہے کس متندعا کم نے بیلکھا ہے کہ: تمام صحابہ عام زندگی میں معصوم تھے''جس کے جواب کی آپ کو ضرورت پیش آئی ہے؟ اور جس کی بنا پر آپ مجھے سوال کررہے ہیں؟ کیا آپ نے بیہ بات ہوش وحواس کے قائم ہونے کی حالت میں کھی ہے یا کسی مدہوثی کے عالم میں؟ بحث تو الصحابة کلھم عدول کے تحت ہور ہی ہے لیکن آپ نے ایر بحث مسئلہ: الصحابة کلھم معصومون کا فرض کرلیا ہے کیا آپ عادل اور معصوم میں فرق نہیں ہمجھتے؟

﴿ اگر شاذ و نا در کسی صحابی ہے گناہ ہوگیا ہے تو انہوں نے گناہ پر اصرار نہیں کیا اور ان ان کو اللہ تعالیٰ نے خالص تو بہ کی توفیق عطا فر مادی جیسا کہ حضرت ماعز بڑلائڈ کا واقعہ ہے۔ ان کو اللہ تعالیٰ نے خالص تو بہ کی توفیق عطا فر مادی جیسا کہ حضرت ماعز بڑلائڈ کا واقعہ ہے۔ اور آپ خود بھی یہ کھھ رہے ہیں :

تمام صحابہ کرام روایت حدیث کے معاملہ میں عادل ہیں اور عام زندگی میں معصوم نہیں مگر وہ اصرارعلیٰ الفاحشہ وقرارعلی المعصیة ہے محفوظ ہیں اورا گرکسی صحابی ہے جفاط این اورا گرکسی صحابی ہے بتقاضائے بشریت کوئی گناہ سرز وہ وبھی گیا تو فوراً بنوفیق ایز دی انہیں تو بہ کی توفیق بھی نصیب ہوگئی۔ بٹاڈین (کھلی چھی س ۲۲)

تو پھر آپ ان کے گنا ہوں کی فہرست کیوں پیش کررہے ہیں؟ ان کے گناہ معاف ہو چکے اور ہر ہر صحابی کا خاتمہ کامل الا بمان ہونے کی حالت میں ہو چکا اور رب العلمین نے ان کو ٹٹائڈ کی قر آنی سندعطا فر مادی ہے تو پھراس انداز تحربر کامبنی کیا ہے؟

© عدالت صحابہ ڈڈائڈ کے بارے میں شیخ الاسلام والمسلمین حضرت مولا نا سید حسین احمد صاحب مدنی قدس سرہ کا بیار شاد پہلے قتل کر چکا ہوں کہ:

اگر صحابہ نئائی ہے کوئی گناہ بالقصد ثابت ہوجائے تو وہ آیت مذکورہ اور ان کی محفوظیت مذکورہ کے خلاف نہیں ہے۔ اس لیے کہ عدالت اس ملکہ اور قوت را سخہ کا

نام ہے جو کہ اجتناب عن الکبائر اور عدم اصرار علی الصغائر اور خسیس باتوں کے ترک پر آ مادہ کرتی ہے۔ شاذ و نا در طور پر کسی وقت میں کسی جرم کا سرز دہوجانا اور پھر نادم ہونا اور رہنا عدالت میں کھنڈت نہیں ڈالٹا۔اور نہ ہی ان کی حفاظت کے منافی ہے الح (مودودی دستوراور عقائد کی حقیقت ص ۷۵)

غیرنبی کے معصوم نہ ہونے کا بیہ مطلب نہیں ہے کہ اس سے ضرور گنا ہوں کا صدور ہوتا ہے۔ بلکہ معصوم نہ ہونے کا مطلب بیہ ہے کہ غیر نبی سے گناہ ہوسکتا ہے خواہ اس سے ساری عمر کوئی گناہ نہ سرز د ہو۔ لیکن انبیاء کرام پیتا ہے گناہ کا صدور ہو ہی نہیں سکتا خواہ صغیرہ ہو یا کبیرہ۔ البتہ اللہ تعالیٰ کی رحمت سے غیر نبی محفوظ ہوسکتا ہے لیکن اس سے گناہ کا صدور ممکن تو ہے خواہ اس کا صدور ہوانہیں۔ اسلام لانے کے بعد اللہ تعالیٰ نے عموماً صحابہ کرام بھائی ہے کو خواہ اس کا صدور ہوانہیں۔ اسلام لانے کے بعد اللہ تعالیٰ نے عموماً صحابہ کرام بھائی ہو محفوظ رکھا ہے اور بطور شاذ و نا در کسی سے کسی گناہ کا ارتکاب ہوگیا تو چونکہ انہوں نے اس پر اصرار نہیں کیا اور رحمتِ خداوندی نے ان کو خالص تو ہہ کی توفیق عطا فرمادی اس لیے اب ان کومطعون نہیں کیا جاسکتا۔

شيعه كيا كمت بين؟

ائل السنّت والجماعت کے ضابطہ: الصحابة کلهم عدول کی تردید کرتے ہوئے شیعہ مجتہد مولوی محمد حسین ڈھکونے لکھا ہے کہ:

اگرتمام صحابہ مجہد ہوتے اور ان کے ہر ہر تول و فعل پر اجتہاد کا اطلاق ہوسکتا تو خود پیغیبر اسلام سکا ٹیڈیم اپ بعض صحابہ پر شری حدود جاری نہ فرماتے اور نہ قرآن اور وفتر حدیث ان کے کار ہائے زشت کی فدمت سے لبریز ہوتا حالا نکہ بعض صحابہ پر قذ ف (تہمت زنالگانے) بعض پر چوری کرنے اور بعض پر شراب خوری وغیرہ جرائم کے سلسلہ میں آنخضرت نے حدود جاری فرمائے ہیں (سرورعزیزی ترجمہ فتاوی عزیزی ج اص ۲۲۲۳ وغیرہ) (ملاحظہ ہوتجلیات صدافت ص ۲۸۷)

(ب) يبي وْهَكُومْجْهَدُ لَكُصَّةُ بِينَ:

جماعت صحابہ میں ہرمتم و قماش کے لوگ ہوتے تھے۔ دیندار بھی دنیا دار بھی۔ صالح بھی طالح بھی۔مومن بھی غیرمومن بھی۔عادل بھی ظالم بھی حتی کہ قاتل بھی صافح بھی طالح بھی۔انغرض اس چند روزہ صحبت میں ان کی بشری کمزوریاں سلب نہیں ہوگئی تھیں کیونکہ

> ہر کہ روئے بہبود نداشت دیدن روئے نبی سود نداشت

الخ (تجليات صدانت ، ١٨٢)

سوال یہ ہے کہ کیا مولوی مہر حسین شاہ صاحب بھی مسلمانوں کے سامنے صحابہ کرام کا بھی نقشہ پیش کرنا جا ہے ہیں؟ باتی رہا ڈھکوصاحب کا تبصرہ تو اس کا تفصیلی جواب تو ان شاء اللہ تعالی مستقل کتاب میں دیا جائے گا۔ یہاں مختصراً بیر خرض ہے کہ پہلے اپنے گریبان میں جھا نک کر دیکھیں کہ امام الائمہ حضرت علی ڈاٹٹو کا نقشہ ان کی زوجہ مکرمہ حضرت فاطمۃ الزہراء نے کیا بیش کیا ہے جوشیعوں کے نزدیک معصومہ ہیں۔ جنانچہ شیعہ رئیس انحققین علامہ باقر مجلسی لکھتے ہیں:

پس حضرت فاطمہ بجانب خانہ برگردید وحضرت امیر انتظار معاورت اوی کشید چوں بمزل شریف قرار گردت از روئے مصلحت خطابات شجاعانہ درشت باسید اوصیاء نمود کہ مانند جنین دررحم پردہ نشین شدہ وشل خائنان درخانہ گریختہ بعدازال کہ شجاعانِ و ہررا بخاک ہلاک اقلندی مغلوب این نامردال گردیدہ (حق الیقین ص۲۰۱۳ طبع ایران)۔ ترجمہ: پس حضرت فاطمہ گھر میں تشریف فرما ہوئیں تو انہوں نے ازروئے مصلحت بہادرانہ طور پرسیداوصیاء حضرت علی سے بہت شخت باتیں کیس اور فرمایا کہ تو اس بیج کی طرح پردہ نشین ہوگیا ہے جو مال کے رحم باتیں کیس اور فرمایا کہ تو اس بیج کی طرح پردہ نشین ہوگیا ہے جو مال کے رحم باتیں کیس جھیا ہوا ہوتا ہے اور خائنوں کی طرح بردہ نشین ہوگیا ہے جو مال کے رحم (بیٹ کیس جھیا ہوا ہوتا ہے اور خائنوں کی طرح بھاگ کر گھر میں بیٹھ گیا ہے اور

بعداس کے کہتونے زمانہ کے بہلوانوں کوموت و ہلاکت کی خاک میں ملایا ہے۔ ان نامردوں کے مقابلہ میں مغلوب ہوگیا ہے۔

اب ڈھکوصاحب ہی بتا کیں کہ جب آپ کے نزویک حضرت فاطمۃ الزہرامعصومہ ہیں اور گھر کی جدی ہیں ان سے زیادہ حضرت علی ڈٹٹٹ کوکون بہچان سکتا ہے۔لیکن انہوں نے برملاحضرت علی المرتضٰی ڈٹٹٹ کو نامر د، بھگوڑے اور شمنوں کے خوف سے جھپ جانے والا قرار دیا ہے۔ اور معصومہ کا قول ڈھکوصاحب کے نزد کیک یقیناً صحیح ہوگا تو کیا ڈھکوصاحب کے نزد کیک یقیناً صحیح ہوگا تو کیا ڈھکوصاحب کے نزد کیک یقیناً صحیح ہوگا تو کیا ڈھکوصاحب کے نزد کیک یقیناً صحیح ہوگا تو کیا گھکو صاحب کے نزد دیک یقیناً صحیح ہوگا تو کیا گھکو صاحب یہ نتیجہ مانے کے لیے تیار ہیں کہ رسول اللہ سُلٹائی کی صحبت میں ہیٹھنے والے بلکہ آپ کے بروردہ ایسے ایسے صحافی بھی تھے؟

باقی رہا مولوی مہر حسین شاہ صاحب کا مجھ پر یہ اعتراض کہ میں نے حضرت معاویہ ڈاٹنڈ وغیرہ بعض صحابہ ڈاٹنڈ کی بہ نسبت کتاب خارجی فتنہ حصہ اول میں گناہ اور نافر مانی کی نسبت کی ہے تو اس کا جواب پہلے دے چکا ہوں کہ چونکہ حضرت معاویہ ڈاٹنڈ مجتمد ہیں اس لیے یہ گناہ اور نافر مانی صور تا ہے نہ کہ حقیقتاً اور اس وفت کسی صحابی کو معلوم نہ تھا کہ حضرت علی المرتضلی ڈاٹنڈ با قتضائے نص قر آنی قر آن کے چو تھے موعودہ خلیفہ راشد ہیں۔

# انبيائے كرام كى لغزش

شاہ صاحب موصوف بھے پراعتراض کرتے ہوئے لکھتے ہیں:
آپ نے اپنی مذکورہ کتاب' خارجی فتنہ' کے ص ۵۰۰ پرلکھ دیا ہے کہ: اہل سنت
کے نز دیک انبیائے کرام پینلا سے بھی لغزش کا صدور ہوسکتا ہے۔' اورا گرمنگرین
حدیث آپ سے بیسوال کریں کہ جب انبیاء پینلا سے بھی لغزش کا صدور ہوسکتا
ہےتو پھران کی بات (حدیث) پر کیونکر کلی اعتبار ہوسکتا ہے۔ (کھلی چھی ص ۲۲)
افرواب ①: میں نے اپنی کتاب' معلمی محاسبہ' میں مسئلہ عصمت انبیاء پینلا پر مفصل
اور مدلل بحث لکھ دی ہے جومفتی محمد یوسف صاحب مودودی کی کتاب مولا نا مودودی پر

اعتراضات کاعلمی جائزہ'' کے جواب میں ہے اور بیرکتاب ((اورمودودی مذہب) وفاق المدارس العربيه كے نصاب كى امدادى كتب ميں داخل ہے۔ بندہ نے تو اس ميں بتوفيقہ تعالیٰ مسلک اہل السنّت والجماعت کوہی مدل کیا ہے۔ آپ نے علمی محاسبہ غالبًا پڑھا ہوا ہے۔اس میں تفصیل ہیہ ہے کہ فریضہ رسالت کی ادائیگی میں تو انبیائے کرام بیٹی ہے ادنیٰ ہے ادنی لغزش بھی صادر نہیں ہو علتی البتۃ اس کے علاوہ ان حضرات سے لغزش کا صدور ہوسکتا ہے کیکن بذر بعہ وحی اس کی بھی اصلاح کردی جاتی ہے۔کیکن ابوالاعلیٰ مودودی صاحب اس بات کے قائل ہیں کہ فریضہ رسالت کی ادائیکی میں بھی انبیائے کرام میل ے لغزش کا صدور ہوسکتا ہے بلکہ ہوا بھی۔ اور بندہ نے ان کے اسی عقیدہ فاسدہ کی اس کتاب میں تر دید کی ہے۔ ہاں پیشیعہ مذہب ہے کہ انبیائے کرام سے لغزش کا بھی صدور تهیں ہوتا اور آپ بھی اس مسکہ میں شیعہ مذہب ہی کی تائید کررہے ہیں۔العیاذ بالله. 🛈 آپ پرلازم تھا کہ انبیائے کرام نیلاے کی دائرہ میں بھی لغزش کے صدور نہ ہونے پر کوئی تفتی دلیل پیش کرتے اوراس بات کا حوالہ دیتے کہ بیا ہل السنّت والجماعت کا مسلک ہے؟ قرآن مجید کی بعض آیات میں انبیائے کرام بیٹی کی لغزش کا ذکر ہے (اور لغزش کوئی گناہ بھی نہیں جوعصمت کے منافی ہو) مثلاً:

### آيت فريم

قرآن مجيد ميں ہے:

آیائی النّبی لِمَ تُحَرِّمُ مَا اَحَلَّ اللّهُ لَکَ تَبُتَغِی مَوْضَاتَ اَزُواجِکَ وَاللّهُ عَفُورٌ رَّحِیْم (باره ۲۸ سورة التحریم رکوع اوّل) ''اے نبی! تو کیوں وَ اللّهُ غَفُورٌ رَّحِیْم (باره ۲۸ سورة التحریم رکوع اوّل) ''اے نبی! تو کیوں حرام کرتا ہے جوحلال کیا اللہ نے تجھ پر۔ جا ہتا ہے تو رضا مندی اپنی عورتوں کی اور اللہ بخشنے والا ہے مہر بان' (ترجمہ حضرت شاہ عبدالقادر محدث د ہلویؓ)۔

علامه عثماني ومثالثة

شخ الاسلام علامہ شہیراحمد صاحب عثانی بڑا تیت است کے تحت کہ جے ہیں:

علال کواپنے اوپر حرام کرنے کا مطلب سے ہے کہ اس چیز کوعقید تا حلال ومباح سمجھتے

ہوئے عہد کرلیا تھا کہ آئندہ اس کواستعال نہ کروں گا۔ ایسا کرنا اگر مصلحتِ صححہ کی بنا

پر ہوتو شرعاً جائز ہے۔ گر حضور من اللہ اللہ کی شان رفیع کے مناسب نہ تھا کہ بعض از واج
کی خوشنود کی کے لیے اس طرح کا اُسوہ قائم کریں جو آئندہ امت کے حق میں تنگی کا
موجب ہو۔ اس لیے حق تعالی نے متنبہ فرمادیا کہ از واج کے ساتھ بے شک خوش اخلاقی برسے کی ضرورت ہے گراس حد تک ضرورت نہیں کہ ان کی وجہ سے ایک اخلاقی برسے کی ضرورت ہے مگر اس حد تک ضرورت نہیں کہ ان کی وجہ سے ایک علال چیز کوا ہے اوپر حرام کرکے تکلیف اٹھا کیں۔ (علمی محاسبہ سے ۱۳۲۳)۔

علال چیز کوا ہے اوپر حرام کرکے تکلیف اٹھا کیں۔ (علمی محاسبہ سے ۱۳۲۳)۔

ال يربنده نے يكھا تفاكه:

آ تخضرت منطقیم کا بین مل ترک اولی ہے کیکن اللہ تعالیٰ نے اس کوتر پیم حلال سے تعبیر فرمایا۔اس سے معلوم ہوا کہ انبیائے کرام میلیائے بارے میں قرآن مجید میں جوالفاظ:ظلم، ذنب، ضلال وغیرہ استعمال ہوئے ہیں ان کی بھی حقیقت مرادنہیں بلکہ صورت مراد ہے۔ وہ نہ صغیرہ گناہ ہیں نہ کبیرہ بلکہ انبیائے کرام کی عظمتِ شان كے پیش نظروہ ایك زلت (لیعنی لغزش) اور ترك اولى ہے الخ (ایسنا ص٣٢٣) زلت لیعنی لغزش کی حقیقت یہی ہے جوعرض کردی گئی ہے۔اب اگر اس کولغزش اور ترک اولی بھی نہ مانیں تو پھر بیسوال ہوتا ہے کہ اللہ تعالیٰ نے اس طرح کیوں فرمایا كُهُ السے نبی تو كيوں حرام كرتا ہے جو حلال كيا الله نے جھے پر۔ 'باقی رہا ہے كہ منكرين حديث اعتراض كريں كے تو وہ تو قرآن كے ان الفاظ پر بھی اعتراض كر سكتے ہيں كه رسول الله طَالِيَا إِنْ الله تعالى كى حلال كرده چيز كواپنے اوپرحرام كرديا تھا۔ كيا اس سے وہ يہ نتيجه نہیں نکال سکتے کہ العیاد باللہ رسول اللہ مَثَاثِیْمُ کاعمل شرعی جمت نہیں ہےتو ان کو آپ کیا جواب دیں گے؟

#### حضرت نانوتوڭ

جية الاسلام حضرت مولا نامحمہ قاسم صاحب نا نوتو ي بانی دارالعلوم ديو بندفر ماتے ہيں:

مجھی بھولے چوکے يا بتقاضائے محبت بھی انبياء بينظائے ہے مخالفت ہوجاتی ہے البتہ
عمراً نہيں ہوتی۔الحاصل گناہ وہ مخالفت ہے جوعمراً ہواور باعث مخالفت اس کی
محبت وعظمت نہ ہوئی ہوجس کی مخالفت کرتا ہے۔اگر بوجہ نسیان یا بوجہ تقاضائے
محبت وعظمت مخالفت سرزد ہوجائے تو بھر اس کو گناہ نہیں کہتے بلکہ زلت کہتے
ہیں۔جس کا ترجمہ لغزش ہے۔الخ (مباحثہ شانجہان پورس۳۱)

### حضرت شاه عبدالعزيز محدث وبلوى وشاللة

حضرت شاه عبدالعزيز صاحب محدث و بلويٌ فرمات بين:

اور بیاایا ہے جیسے کوئی راہ گیرراہ چلا جاتا ہے اوراس راہ کے ساتھ پیچر کگی ہو اور اس سے ٹھوکر کھائی یا پاؤں پھسل گیا۔ اس سبب سے اس کو زلت کہتے ہیں۔ (تخدا ثناعشریہ مترجم اردوص ۳۰۸)

# علامه على قارى محدث مِثاللة

#### علامه على قاريٌ محدث حنفي كي شرح فقدا كبرمين ہے:

وقد كانت منهم اى من بعض الانبياء قبل ظهور مراتب النبوة او بعد ثبوت مناقب الرسالة زلات اى تقصيرات و خطيات اى عشيرات بالنسبته الى حالهم مالهم من على المقامات وسنى الحالات كما وقع لآدم فى اكله من الشجرة على وجه النسيان او ترك العزيمة واختيار الرخصة الخ.

اور بے شک ان (انبیاء) سے بینی بعض انبیاء سے مراتب نبوت کے ظہور سے پہلے یا مناقب رسالت کے شہوں سے بعد لغزشیں ہوئیں بینی کوتا ہیاں اور

خطائیں افغزشیں برنسبت ان کے بلند مقامات کے اور اعلیٰ حالات کے جیسا کہ حضرت آ دم اللہٰ خان کے ورخت سے کھانے کی وجہ سے ہوا ہے بوجہ بھول یا عزیمت کے ترک کرنے اور رخصت کواختیا رکر۔ یہ کے۔ الح

مندرجہ بالاعبارت میں خط کشیدہ الفاظ متن فقہ اکبر کے ہیں جوعمو ما امام اعظم حضرت امام ابوحنیفہ محید اللہ المحید کی تصنیف سمجھی جاتی ہے امام اعظم انبیائے کرام عیم اللہ کی زلات لیعنی لغزشوں کا اقرار کررہے ہیں۔ اور اس کی شرح میں حضرت علی قاری محدث حفی اس کا مطلب واضح کررہے ہیں اور زلت ولغزش کا صدور ہونا اہل السنت والجماعت کاعقیدہ قرار دے رہے ہیں۔ اب خدا جانے مولوی مہر حسین شاہ صاحب ان عبارات کی کیونکر تر دید کرتے ہیں۔ اب خدا جانے مولوی مہر حسین شاہ صاحب ان عبارات کی کیونکر تر دید کرتے ہیں؟

## حضرت مجد دالف ثاني ومفاللة

امام ربانی حضرت مجدوالف ٹانی قدس سرہ فرماتے ہیں: سہو ونسیان بر پنجمبر جائز است بلکہ واقع الخ ( مکتوبات جلد دوم ص • اطبع قدیم مکتوب نمبر ۹۲)۔ ترجمه ''سہو ونسیان پنجمبر علیہ الصلوق والسلام پر جائز بلکہ ماقع میں''

اس کے بعداس اعتراض کا جواب دیتے ہوئے ٹکھتے ہیں (جومولوی مہرحسین شاہ صاحب موصوف نے بھی کیا ہے ) کہ:

واعمّادازاحکام شرعیه برائے چه مرتفع شود زیرا که حضرت می سجانه وتعالی بوجی قطعی آل سرور راعلیه وعلی آله الصلوة والسلام اطلاع برسهو ونسیان اومی فرموده وصواب رااز خطاء متمیز ساخته - چه تقریر نبی برخطا مجوز نیست که مستلزم رفع اعتماد است الخ اور احکام شرعیه سے اعتماد اس لیے نبیس اُٹھ سکتا کہ می تعالی قطعی وحی کے ذریعہ آل سرور صلی اللہ علیہ وسلم کوآپ کے سہو ونسیان پراطلاع دے دیتا ہے اور صواب آل سرور صلی اللہ علیہ وسلم کوآپ کے سہو ونسیان پراطلاع دے دیتا ہے اور صواب

وخطا میں تمیز کر دیتا ہے کیونکہ نی علیظا کا خطابہ قائم رہنا جا کڑے۔
حضرت مجد دصاحب رہ طش نے بہاں نبی کریم طافیظ کے لیے سہو ونسیان اور خطاکا صدور ہوناتسلیم کرلیا ہے لیکن ساتھ ہی ہے حقیقت بھی بیان کر دی ہے کہ سہو ونسیان وغیرہ پر قائم رہنا جا گزنہیں ہے کیونکہ اللہ تعالی بذریعہ وتی قطعی اس کی اصلاح فرمادیتے ہیں۔ کیا اس کے بعد بھی مولوی مہر حسین شاہ صاحب اس عقیدہ اہل السنت والجماعت پراعتراض کرنے کی جمارت کریں گے؟ ایسا لگتا ہے کہ شاہ صاحب نے ایک نیا شوشہ چھوڑ نا تھا۔

تاکہ نا واقف لوگ شک وشبہ میں بڑجا کیں۔ و اللہ الھادی

شیعہ بھی ترک اولی کے قائل ہو گئے

حضرت آ دم علیلا کی عصمت ثابت، کرتے ہوئے شیعہ مجتہدمولوی محمد حسین صاحب ڈھکو لکھتے ہیں:

آیات اَلا تَقُرُ بَا هالِهِ الشَّجَرُةَ (لیمنی این ورخت کے قریب نہ جانا) میں جو نہی ہے وہ نہی تحریمی نتھی بلکہ تنزیبی تھی اور جناب آ دم کا بیا قندام کوئی گناہ وعصیان نہ تھا بلکہ صرف ترک اولی تھا کہ فقط شیطان کے حلفیہ بیان پراکتفا کرلی اور خدائے منان سے حقیقت حال دریا فت نہ کی الح

( تجليات صدافت ص٠٢٢)

اور میں نے بھی انبیائے کرام پیٹھ پر لغزش یعنی ترک اولی ہی کی نسبت کی ہے اور حضرت مولا نامحرقاسم صاحب نا نوتو کی نے بھی لغزش سے مراد ترک اولی ہی لیا ہے جیسا کہ پہلے ان کی عبارت نقل کر چکا ہوں اور شیعہ مجتمد بھی ترک اولی ہی لکھ رہ تو اب مولوی مہر حسین شاہ صاحب ہی بتا تیں کہ ان کے لیے کونساراستہ باقی رہ گیا ہے۔ علمتی دینی بحث میں اتنا عنا دتو نہیں کرنا جا ہے؟ و اللہ الھادی

أنهم سوال

یہاں سوال میہ ہے کہ جب اللہ تعالیٰ نے ان کی تعدیل کردی ہے اور اس وجہ ہے وہ عادل ہیں تو پھر ان کو مطلقاً عادل کیوں نہیں تسلیم کرتے۔ کیا اللہ تعالیٰ نے بیفر مایا ہے کہ روایت حدیث نبوی میں وہ عادل ہیں۔ اور اس کے علاوہ ان کا عادل ہونا ضروری نہیں۔ تعدیل ربانی اور تعدیل نبوی میں تخصیص کے لیے کوئی نص بھی تو پیش کریں؟

اعتراض دوم کی بحث

مولا نالعل شاہ صاحب نے یزید کی ولی عہدی کے سلسلہ میں لکھا ہے: ہمارے مطالعہ کا حاصل میہ ہے کہ حضرت معاویہ نٹاٹنڈا اس میں مندِ خلافت پر متمکن ہوکر عنانِ حکومت ہاتھ میں لے لیتے ہیں اور ۱۹۴ ھ میں عصبیت مصر کی پشت پناہی میں اپنے بیٹے کو نامز دکردیتے ہیں اور تادم زیست اس سے زیادہ کسی مسئلہ کو اہم نہیں سمجھا۔ جلیل القدر صحابہ پہلے ہی سیاست سے دستکش ہو چکے تھے۔ کچھ صحابہ اثارتِ فتنہ اور تفریق امت کے اندیشہ سے خاموش ہو گئے ۔ بعض کی آ وازسفک د ماءاورخوزیزی کےخوف سے حلقوم میں اٹک کررہ گئی۔ کچھرؤسا مناصب کی وجہ سے مجبور تھے۔ بعض کی زبانیس نفرنی مہروں سے داغ دی گئیں اور بعض کی دہن دوزی لقمہ ہائے چرب سے کردی گئی اور بعض کوحرص و آ زنے ابیاا ندها کردیا تھا کہ ملک کے طول وعرض میں رواں دواں اوراستحکام ولایت یز بد کے لیے کوشال تھے۔ مناصب وعہو دکی خاطر وفود کے وفود ومثق بھیجے جاتے ہیں۔ آخران کی سعی نامشکور بار آور ہوتی ہے اور یزید ابن معاویہ زاین جس کے ہاتھوں امت کی تباہی مقدر ہو چکی تھی پوری امت پر مسلط کردیا جاتا ے ....الخ (استخلاف یزیدس ۱۲)

میں نے استخلاف یزید کی منقولہ بالاعبارت پیش کرنے کے بعد لکھاتھا کہ:

صحابہ کرام فری افتار کے متعلق اتنی بات توضیح ہے کہ اٹارت فتنہ اور تفریق امت کے اندیشہ سے بزید کی خلافت قبول کرلی۔ لیکن اس کے بعد جوشاہ صاحب موصوف نے شہرہ کیا ہے اگر اس سے مراد صحابہ کرام ہی کے افراد ہیں تو بیابل سنت کا عقیدہ نہیں ہے۔ شبعیت کی راہ یہیں سے تھلتی ہے اور البوالاعلی مودودی صاحب بھی صحابہ کرام کو تقید سے بالاتر نہ بچھنے کا مطلب یہی لیتے ہیں حالا نکہ محققین اہل سنت کے نزد یک تمام صحابہ کرام درجہ بدرجہ بیتغون فضلا من اللہ و د ضوانا کا مصداق ہیں۔ (اس کے برکس) خارجیوں نے بھی یہی راستہ اختیار کیا ہے وہ خلیفہ راشد حضرت علی المرتضی ڈاٹنٹ کوسیدنا سیدنا کہہ کر ہی ان کے خلوص و تقویل کو خلیفہ راشد حضرت علی المرتضی ڈاٹنٹ کوسیدنا سیدنا کہہ کر ہی ان کے خلوص و تقویل کو مجروح کرتے ہیں۔ (بلاطہ ہو کتاب خارجی فتنہ حصاق ل ص ۲۲۸ کے حاشیہ پر بندہ نے لکھا تھا کہ:

بہرحال شاہ صاحب موصوف نے حضرت معاویہ ڈلاٹنڈ کوجس طریق سے تنقید و مذمت کا ہدف بنایا ہے ناجائز ہے۔

میرے اس تیمرہ کے جواب میں مولوی مہر حسین شاہ صاحب لکھتے ہیں:
''مولانا قاضی صاحب نے خود بھی اپنی کتاب خارجی فتنہ کے ۲۹۳ پر اسی
اعتراض کی یوں تصدیق کردی ہے کہ: صحابہ کرام کے متعلق اتنی بات توضیح ہے کہ
اثارت فتنہ اور تفریق امت کے اندیشہ سے بزید کی خلافت قبول کرلی۔''
قاضی صاحب۔ گنتاخی معاف۔ مندرجہ بالاضیح بخاری شریف کی روایت سے
معلوم ہوتا ہے کہ مولانا بخاری کا یہ لکھنا بالکل درست ہے کہ:

''جلیل القدر صحابہ پہلے ہی سیاست سے دست کش ہو بچکے تھے اور کچھ صحابہ اٹارتِ فتنہ اور تفریق امت کے اندیشہ سے خاموش تھے اور بعض کی آ وازیں سفکِ د ماءاور خونریزی کے خوف سے حلقوم میں اٹک کررہ گئیں۔ کیونکہ حضرت ابن عمر والٹی کے دل سے تو بیہ بات نکلی کہ میں حضرت معاوید والٹی سے کہہ دوں کہ خلافت کے حق داروہ ہیں جوتم سے اور تمہارے باپ سے اسلام کی خاطر جنگ کر چکے ہیں مگر خوزریزی کے خوف سے بات زبان پرند آسکی۔ تو معلوم ہوا کہ حلقوم میں اٹک گئی تھی' النے (تھلی چٹھی ص کا)

الجواب ﴿ مير بِينَ ويك ' اثارتِ فَتَنهُ ' كا مطلب بيه ہے كه بعض صحابہ نے محض اس ليے يزيد كى خلافت قبول كرلى كه عدم بيعت كى وجہ سے جھگڑا ہڑھے گا اور حاميانِ يزيد اور مخالفين يزيد كى باہمى جنگ كا متيجہ ملك كے ليے زيادہ خطرنا ك ثابت ہوگا۔ بيرحالات كے تحت ان كى اپنى اجتہادى رائے تھى جس پر انہوں نے عمل كيا۔ليكن مولانالعل شاہ صاحب نے جو حضرت عبداللہ بن عمر كے متعلق بيركھا ہے كہ:

''بعض کی آوازیں سفک دماءاورخوزیزی کےخوف سے حلقوم میں اٹک کررہ گئیں۔'' اس سے بظاہر بیہ مفہوم ہوتا ہے کہ انہوں نے اپنی جان کےخوف سے حق کی بات زبان سے باہر نہ نکالی۔ اگر بخاری صاحب کے نز دیک اس سے مراد بھی اثارت فتنہ کا خوف ہوتا تو اس کا ذکر تو وہ پہلے ان الفاظ میں لکھ چکے تھے کہ:

" کچھ صحابہ اثارت فتنہ اور تفریق امت کے اندیشہ سے خاموش ہو گئے۔"

اور حضرت عبداللہ بن عمر ڈاٹٹؤ بھی انہی صحابہ میں شامل ہیں جوا ثارتِ فتنہ ہے بچنا چا ہے تھے۔ یہ 'محلقوم میں اٹک کررہ گئیں'' کے الفاظ کیا حضرت عبداللہ ابن عمر ڈاٹٹؤ کی تو ہین پرمبنی نہیں ہیں؟

(ب) سیح بخاری (کتاب المغازی - باب غزوۃ الاحزاب) کی زیر بحث روایت حضرت عبداللہ بن عمر زلائڈ والی خود بندہ نے بھی کتاب خارجی فتنہ حصہ دوم میں پیش کی حضرت عبداللہ بن عمر زلائڈ والی خود بندہ نے بھی کتاب خارجی فتنہ حصہ دوم میں پیش کی ہے ۔ جس سے بیٹا بت کرنامقصود ہے کہ جس آ زاد کی انتخاب اور یزید کی خلافت پر عمومی رضا مندی کا عباسی گروہ ڈھنڈورہ پیٹ رہا ہے بالکل غلط ہے ۔ لیکن میں نے عمومی رضا مندی کا عباسی گروہ ڈھنڈورہ پیٹ رہا ہے بالکل غلط ہے ۔ لیکن میں نے اس شوخی تحریر کاار تکاب نہیں کیا جو بخاری صاحب موصوف نے کیا ہے۔

@ حدیث بخاری کے حسب ذیل الفاظ سے می ثابت ہوتا ہے کہ حضرت این

عمر ڈٹاٹٹؤ کے گلے میں حق بات اپنے کسی خوف کی وجہ سے اٹک کرنہیں رہ گئی تھی۔ بلکہ وہ اس اجتهادی طرز عمل سے جنت خریدنا جا ہے تھے۔ چنانجیروایت میں ہے:فذ کوت ما اعد الله لمی فی البجنان لیس میں نے ان تعمقوں کا خیال کیا جواللہ نے جنتوں میں تیار کی ہیں اورخاموش ربا ہول' (استخلاف یزیدص ۲۹۷)

كاش كەمولا نالعل شاە بخارى حضرت عبدالله بنءمر بناللۇ كى عظمت شان كويبال

## حضرت معاويه ظافية كى صرتح توبين

محمود احمد عباسی صاحب نے اپنی کتاب خلافت معاویہ ویزید میں "خطابت یزید" کے عنوان کے تحت ایک واقعہ لکھا ہے جس میں زیاد کی تقریر پریزیدنے تنقید کی ہے۔ ابن كثيركى البدايه والنهابيه بيرجلد ٨ص ٢٢٨ كي نقل كرده عربي عبارت كانز جمه جوعباسي صاحب

نے لکھا ہے حسب ذیل ہے:

یز بدنے زیاد کو مخاطب کر کے کہا: اے زیاد اگرتم نے بیسب کچھ کیا ہوتو ہم ہی تو ہیں جنہوں نے تم کو قبیلہ ثقیف کی ولا تعلق صلفی رشتہ سے ہٹا کر قریش میں ملایا اور قلم کی کھس کھس اور خدمت کا تب ہے منبر حاکم تک پہنچایا اور زیاد فرزند عبیدغلام سے حرب بن أمیہ کے اخلاف میں شامل کرلیا۔ پھر حضرت معاویہ زالٹیٰ نے بینکر بیٹے ہے کہا بس اب بیٹھ جاؤتم پرمیرے ماں باپ قربان۔الح عبای صاحب کی اس پیش کرده روایت پرتنجره کرتے ہوئے مولا نالعل شاہ صاحب

حضرت معاویہ کے محبوب فرزندنے جے عباسی صاحب الخطیب الاشدق ثابت كرنا جايتے ہيں اپنے زورخطابت اور كمال فصاحت و بلاغت ميں جہال زياد كی مٹی پلید کی ہے وہاں این شفق باپ جواسے فداک ابی و امّی کہ کر بلائیں

لیتے ہیں ان کی سیاست کا بھی سارا بھرم کھول کررکھ دیا ہے اور استلحاق زیاد کی ساری حقیقت صرف ایک فقرہ میں طشت از بام کر دی مجمود عباس نے اس فقرہ کی مدح میں کچھنہیں کہا حالانکہ یمی فقرہ اصل اصیل ہے جوساری عبارت میں محوری حیثیت رکھتا ہے اس فقرہ نے بیرحقیقت واضح کردی کہ زیاد اصل میں عبیدغلام کا فرزند تھا۔حضرت معاویہ ٹاٹٹؤ نے اس کی نسبت نقل کر کے ابوسفیان کے ساتھ لاحق کردی۔ یزید کی زبانی بھی پیرکہانی معلوم ہوگئی کہ زیاد کو قضیہ استلحاق سے قبل زیاد ابن عبید کے نام سے پکارا جاتا تھا۔حضرت معاویہ ڈٹاٹٹؤ نے سمجھا کہ یزید جوش میں خدا جانے کیا بچھ کہہ جائے گا اور راز ہائے سربستہ افتثا ہوجا کیں گے فوراً اجلس فداک ابی و امی فرماتے ہیں اور پھر ناراض ہوجاتے ہیں تو اس کی توجیہ سوائے اس کے کیا ہو علی ہے کہ یزید نے اس سربستہ رازے پردہ اٹھادیا تھا۔ ہم پچھ بیں کہہ سکتے کہ یزیداس وفت ہوش میں تھایا مدہوش۔ مگر ہم اس کی حق کوئی کی سوبار فندر کرتے ہیں کہ

> فقیہ مصلحت بیں سے وہ رندبادہ خوار اچھا نکل جاتی ہے جس کے منہ سے بچی بات مستی میں

مقصد بیہ ہے کہ بزید بن معاویہ بھی اس استلحاق کوسیاست ہی سمجھتا تھا۔ورنہ نسب
کا انتقال ظاہر ہے کہ تاممکن ہے الخ کا انتقال ظاہر ہے کہ تاممکن ہے الخ الجواب: ① روایت میں توبیالفاظ ہیں:

'' پھر حضرت معاویہ ٹڑاٹئؤ نے بیسکر بیٹے سے کہا بس اب بیٹے جاؤےتم پر میرے ماں باپ قربان''۔

لیکن بخاری صاحب نے اس جملہ کو حضرت معاویہ ڈاٹٹڈ کو طعن وتشنیع کا ہدف بنانے کی بنیاد بنالیا۔اورخوب نمک مرچ لگا کر حضرت معاویہ ڈاٹٹڈ کی تضحیک وتحقیر کردی۔ کی بنیاد بنالیا۔اورخوب نمک مرچ لگا کر حضرت معاویہ ڈاٹٹڈ کی تضحیک وتحقیر کردی۔ کا جی جا ہے تو حدیث بخاری کو تبول نہ کریں اور جی جا ہے تو برید

کی بات پر مکمل اعتماد کرلیں جس کووہ فاسق و فاجر ، ظالم اور شرابی وغیرہ قرار دیتے ہیں۔ کہا یہی منصفانہ تحقیق ہے اور حضرت معاویہ ڈٹائٹؤ پر جار ہانہ حملہ کرنے کے باوجود پھر لکھ رہے ہیں کہ:

'' حضرت معاویہ بڑاٹی کی صحابیت اور خاندانی عظمت ای کی متقاضی ہے کہ ان کے ساتھ حسنِ ظن رکھا جائے اور قضیہ استلحاق کو ان کی حق پبندی پر ہی محمول کیا جائے۔ گر ہم و کیھتے ہیں کہ ہم عصر صحابہ بھی جو حضرت معاویہ بڑاٹی کے تقوی حق پبندی کے شنا ساتھے۔ انہوں نے بھی اس استلحاق کو قبول نہیں کیا الح (استخلاف پزید س ۱۳۳۸)

استلحاق زیاد میں حضرت معاویہ ڈاٹٹؤ اور بعض دوسرے صحابہ کا اختلاف اجتہاد اُن تھا۔ آپ کو بھی اس کو احتادی اختلاف پر ہی محمول کرنا چاہیے تھا۔ کیونکہ آپ حضرت معاویہ ڈاٹٹؤ کو مجتبد سلیم کر چکے ہیں۔لیکن اس کے باوجود آپ ریکھ درہے ہیں کہ:

معاویہ ڈاٹٹؤ کو مجتبد سلیم کر چکے ہیں۔لیکن اس کے باوجود آپ ریکھ درہے ہیں کہ:

(یزید نے) ان کی سیاست کا بھی سارا بھرم کھول کر رکھ دیا۔اور آخر ہیں یہ فقرہ چست کرتے ہیں ہے۔

فقیہ مصلحت بیں ہے وہ رند بادہ خوار اچھا نکل جاتی ہے جس کے منہ سے سچی بات مستی میں © مولا نالعل شاہ اور ابوالاعلی مودودی صاحب دونوں استلحاق زیا ، کے مسئلہ میں

ہم زبان ہیں چنانچیمودودی صاحب نے لکھا:

''زیاد بن سمید کا استلحاق بھی حضرت معاویہ رٹائٹؤ کے ان افعال میں سے ہے جن میں انہوں نے سیاسی اغراض کے لیے شریعت کے ایک مسلم قاعدے کی خلاف ورزی کی تھی الخ (خلافت وملوکیت طبع اوّل ص ۱۵۵)۔

اسى سلسلے میں زیاد کے متعلق مودودی صاحب لکھتے ہیں:

''جوان ہو کریٹی اعلیٰ درجے کا مد بر ہنتظم ، فوجی لیڈر اور غیر معمولی قابلیتوں کا

ما لک ثابت ہوا۔حضرت علی رُٹائنڈ کے زمانۂ خلافت میں وہ آپ کا زبردست حامی مقااوراس نے بڑی اہم خدمات انجام دی تھیں الخ (ایضاص ۱۵۵)

اورمولا نالعل شاہ صاحب بھی زیاد میں بیہ جو ہرتشلیم کرتے ہوئے لکھتے ہیں:
ہمیں معلوم نہیں کہ حضرت معاویہ نے کو نبے داعیہ کے تحت بیا اقدام کیا۔ بعض لوگوں کا خیال ہے کہ ان کی سیاست تھی کہ زیاد کو اپنے ساتھ ملالیں کیونکہ وہ اعلیٰ ورجہ کا مد براور بے نظیر صلاحیتوں کا حامل تھا۔'' (استخلاف بزید سے ۱۸۳۳)

سوال بیہ ہے کہ حضرت علی المرتضلی والتی نے حرامزادہ جاننے کے باوجود زیاد کی اتن قدر شناسی کی تھی کہ اس کو اپنا معاون وسپہ سالار بنایا تھا؟ یا اس کو حلال زادہ قر اردیتے تھے؟ سافظ ابن حجر عسقلانی محدث نے اس سلسلے میں گواہوں کے نام درج کیے ہیں اور منذر کی بیشہادت نقل کی ہے:

انه سمع علیا اشهدان ابا سفیان قال ذلک النح منذر نے بیشہاوت وی کہ میں نے حضرت علی والفظ سے بیسنا تھا کہ آپ نے فرمایا تھا کہ میں گواہی ویتا ہوں کہ ابوسفیان نے بیکہا تھا (کہ زیاد میرابیٹا ہے)۔

(الاصابين تمييز الصحابة ج٣،٩٣،٩٣)

اصابہ کی میکمل عبارت میں نے اپنی کتاب مودودی فدہب میں درج کردی ہے۔ بہرحال بید سئلہ اجتہادی ہے اور اجتہادی رائے کی بنا پر حضرت معاویہ ڈٹاٹٹ کوآج کل اس طرح مطعون کرنا ہڑی بدھیبی ہے۔

حضرت ابوسفيان خالفيُّ كى تو يين

مولا نالعل شاہ بعنوان:'' حضرت ابوسفیان کی داستان'' لکھتے ہیں: کہتے ہیں کہ حضرت ابوسفیان ڈٹاٹٹو کی آ مدور دفت عموماً طائف میں ہوتی تھی۔قبل از اسلام ایک بارا پنی بعض حاجات کے لیے جب طائف آئے تو ابومریم السلولی کے ہاں مہمان ہوئے۔ شراب نوشی کی۔ اپنے اندر قربت مرء ق (لیعنی عورت)

کے تقاضے کو شدت ہے محسوں کیا۔ کہ ایک عرصہ غروبت سے گزرا تھا لیعنی کچھ عرصہ کی عورت کے قریب نہیں ہوئے تھے۔ اپنے میزبان سے تذکرہ کیا تو اس نے کہا ھل لک فی سُمیة امر أة عبید آیا سُمیۃ امر أة عبید سے کچھ رغبت ہے کہنے لگے وہ رغبت کے قابل تو نہیں مگراسے ہی لے آؤ۔ ھاتھا فوقع بھا پس ابوسفیان اُسی کے ساتھ ہمبستر ہوا۔

(تہذیب ابن عساکرج ۵، ۹ و ۳۰ ماریخ الاسلام للذهبی ج۲ص ۲۵)۔ ابن خلدون کا بیان آپ بڑھ چکے ہیں کہ وہ اس وقوعہ کے متعلق لکھتے ہیں: فاصا بھا بنوع من انکحة الجاهلية وہ ایک قتم کا نکاح تھا جو جاہلیت میں رواح پذیر تھا۔ اور دوسرے مؤرخین نگاح کا تذکرہ نہیں کرتے الخ۔

پھر بخاری صاحب نے علامہ ابن خلدون کی توجیہ کا جواب دیا ہے۔علاوہ ازیں وہ خود بھی زمانہ جاہلیت کے مختلف قتم کے نکاحوں کا وجود شلیم کرتے ہیں:

اس اشکال کواس طرح حل کیا جاسکتا ہے کہ جاہلیت میں چند قسمیں نکاح کی الیم تھیں جو اسلام نے منسوخ کردیں چنانچہ ام المونیین حضرت عائشہ والحق کی الیم روایت ہے معلوم ہوتا ہے جس کا تذکرہ تھیج بخاری میں ہے اور الاعتصام للشاطبی میں اس کی تفصیل موجود ہے۔ الح (استخلاف یزید ۱۳۲۰)

ہم کہتے ہیں کہ حضرت ابوسفیان رٹاٹی صحابی ہیں۔ فتح مکہ پر اسلام لائے اور حضور سٹاٹیڈ اپنے نے آپ کا اسلام قبول فر مایا اور آپ کے گھر کو امان گاہ قرار دیا۔ اور اسلام وہ عظیم نعمت ہے کہ پہلے سارے گناہ اس سے معاف ہوجاتے ہیں۔ پھر تاریخی روایات، چھانٹ کر حضرت ابوسفیان وٹاٹی کوزانی اور شرابی ثابت کرنا یہ کوئی اسلامی خدمت اور شرف صحابیت کی پاسداری ہے؟

ستِ على والله كن آر مين حضرت معاويد والله كى توبين

ابوالاعلیٰ مودودی نے حضرت امیر معاویہ رٹاٹٹۂ کی خلافت کو مجروح کرنے کے لیے دوسرےمطاعن کےعلاوہ یہ بھی لکھاتھا کہ:

ایک اور نہایت کروہ بدعت حضرت معاویہ ڈاٹھؤ کے عہد میں یہ شروع ہوئی کہ وہ خود اور ان کے حکم سے ان کے تمام گورز خطبوں میں برسر منبر حضرت علی ڈاٹھؤ بر، سب وشتم کی بوچھاڑ کرتے تھے حتی کہ مسجد نبوی میں منبر رسول پر عین روضۂ نبوی کے سامنے حضور کے محبوب ترین عزیز کو گالیاں دی جاتی تھیں اور حضرت علی ڈاٹھؤ کی اولا داور ان کے قریب ترین رشتہ دار اپنے کا نوں سے یہ گالیاں سنتے سے کی ڈاٹھؤ کی اولا داور ان کے قریب ترین رشتہ دار اپنے کا نوں سے یہ گالیاں سنتے سے کی خلاف تھا اور خاص طور پر جمعہ کے خطبے کو اس گندگی سے آلودہ کرنا تو دین و بھی خلاف تھا اور خاص طور پر جمعہ کے خطبے کو اس گندگی سے آلودہ کرنا تو دین و اضلاق کے کافاق سے خت گھاؤنافعل تھا۔'' (خلافت ولوکیت ص می کاطبے اول)۔

میں نے ''مودودی مذہب میں'' مودودی صاحب کی اس عبارت پر مختصر تھرہ کیا ہے اور بعض دوسرے علماء نے بھی جوابات دیے ہیں۔ چنانچہ حضرت مولانا محمر تقی صاحب عثمانی دام مجدہم (جسٹس سپریم کورٹ پاکستان) نے اپنی کتاب'' حضرت معاویہ ڈاٹٹؤ اور تاریخی حقائق'' میں مودودی صاحب کے اعتر اضات کا حسب ضرورت معاویہ ڈاٹٹؤ کا دفاع مدل جواب دے کررسول اللہ مُٹٹؤ کیا کے ان جلیل القدر صحابی حضرت معاویہ ڈاٹٹؤ کا دفاع کیا ہے۔ لیکن مولانا لعل شاہ صاحب نے بجائے دفاع کے مودودی صاحب کے اعتر اضات کی تائید کی ہے۔ گویا کہ مودودی صاحب کے اعتر اضات کی تائید کی ہے۔ گویا کہ مودودی صاحب کے اعتر اضات کی تائید کی ہے۔ گویا کہ مودودی صاحب کی کتاب'' خلافت و ملوکیت'' متن اعتر اضات کی تائید کی ہے۔ گویا کہ مودودی صاحب کی کتاب'' خلافت و ملوکیت'' متن ہے اور''استخلاف بیزید'' میں حضرت معاویہ ڈاٹٹؤ پر جو تفید و جرح کی ہے یہ اس کی شرح ہے۔ ادان للہ و انا الیہ د اجعون .

چنانچرمولانالعل شاہ صاحب بعنوان: انقضائے خلافت راشدہ کی چوتھی دلیل کے تحت لکھتے ہیں: © حفرت معاویہ وٹائٹؤ کے عہد حکومت میں ناصبیت کوفر وغ حاصل ہوا۔اور حضرت علی کرم اللہ وجہہ کو برملا سب وشتم کیا جانے لگا۔ اس سلسلہ میں تاریخ کی مبالغہ آمیز روایات سے صرف نظر کر کے کتب احادیث کی ضیح ترین روایات اور قابلِ اعتمادا ہل شخصی کا خلاصہ درج کیا جاتا ہے۔ملاحظہ ہوشچے بخاری الح

اس کے بعد مولانالعل شاہ صاحب نے ص ۲۱۷ سے ص ۲۳۰ تک سات روایات پیش کی ہیں۔ جن سے ستِ علی ڈاٹٹؤ ثابت کیا ہے۔ اور مولاناتقی صاحب عثانی نے ستِ کا جو مطلب بیان کیا ہے اس کا جواب دیا ہے۔ آخر میں بعنوان ''ایک انو کھا استدلال'' ککھتے ہیں:

جناب تقی صاحب حضرت امیر معاویه ڈاٹٹو کی مدافعت وتطہیر میں لکھتے ہیں: اس
کے برعکس اس جنبو کے دوران الی متعدد روایات ہمیں ملی ہیں جن ہے پہتہ چلتا
ہے کہ حضرت معاویہ ڈاٹٹو حضرت علیؓ سے اختلاف کے باوجود ان ما اس قدر
احترام کرتے تھے (ان متعدد روایات میں سے ایک روایت یہ ہے) جو تقی
صاحب نے دوسرے نمبر پرذکر کی ہے۔ (انتخلاف پزیدس ۲۳۰)۔
پرمولا نالعل شاہ بخاری نے اس کا تو جواب دیا ہے۔ لیکن جناب مولا نامحر تقی ع

پھر مولانالعل شاہ بخاری نے اس کا توجواب دیا ہے۔ کیکن جناب مولانا محد تقی عثانی نے جو بعض ایسے حوالجات پیش کیے ہیں جن سے صراحثاً ثابت ہوتا ہے کہ حضرت معاویہ رٹائٹؤ حضرت علی المرتضلی مٹائٹؤ کے فضائل تسلیم کرتے تھے۔ ان کا کوئی جواب نہیں دیا۔ مثلاً روایت نمبر (۱) حافظ ابن کثیر نقل فرماتے ہیں:

لما جاء خبر قتل على إلى معاوية جعل يبكى. فقاله امرأته أتبكيه وقد قاتلته فقال ويجك انك الاتدرين مافقد الناس من الفضل والفقه والعلم (البدايروالنمايرج ١٣٠٨)

ترجمہ: جب حضرت معاویہ وٹائٹؤ کو حضرت علی وٹائٹؤ کے قبل ہونے کی خبر ملی تو وہ رونے لگے۔ ان کی اہلیہ نے ان سے کہا کہ آپ اب ان کوروتے ہیں حالانکہ زندگی میں ان سے لڑ چکے ہیں۔ حضرت معاویہ ڈاٹٹؤنے نے فرمایا تمہیں پہتے ہیں کہ آج لوگ کتنے علم وفضل اور فقہ سے محروم ہو گئے۔ اس روایت پر تبصرہ کرتے ہوئے مولا ناتقی عثانی ککھتے ہیں:

یہاں حضرت معاویہ رٹائٹ کی اہلیہ محتر مدنے بیاعتراض تو کیا کداب آپ انہیں کیوں روتے ہیں جبکہ زندگی میں تو آپ ان روتے ہیں جبکہ زندگی میں ان سے لڑتے رہے لیکن ینہیں کہا کہ زندگی میں تو آپ ان پرسب وشتم کی بوچھاڑ کیا کرتے تھے" (حضرت معاویہ اور تاریخی حقائق ص ۲۵)

روایت نمبر ©: علامه ابن اثیر جزریؓ نے حضرت معاویہ ڈٹاٹٹؤ کا جو آخری خطبہ نقل کیا ہے اس میں ان کے بیرالفاظ بھی موجود ہیں کہ:

لن يايتكم من بعدى الامن انا خيرٌ منه كما ان من قبلى كان خيراً منى. مير ب بعدتمهار ب پاس (جوخليفه) بھى آئے گا ميں اس بہتر ہوں گاجس طرح مجھ سے پہلے جتنے (خلفاء) تھے مجھ سے بہتر تھے۔''

(كالل ابن اثير ص ٢ ج ١٧)\_

روایت تمبر (ای علامه این عبدالر نقل کیا ہے کہ:

ایک مرتبہ حفرت معاویہ رفائن نے بڑے اصرار کے ساتھ ضرار صدائی سے کہا۔
میرے سامنے علی رفائن کے اوصاف بیان کرو۔ ضرار صدائی نے بڑے بلیخ الفاظ
میں حضرت علی رفائن کی غیر معمولی تعریفیں کیس۔ حضرت معاویہ رفائن کی غیر معمولی تعریفیں کیس۔ حضرت معاویہ رفائن کی غیر معمولی تعریفیں کیس۔ حضرت معاویہ رفائن کی اللہ اور آخر میں روپڑے پھر فرمایا۔ رحمه الله ابنا المحسن رفائن کیان والله کذالک : "اللہ ابوالحن (علی رفائن پر رحم کرے خدا کی قتم وہ ایسے ہی کذالک : "اللہ ابوالحن (علی رفائن پر رحم کرے خدا کی قتم وہ ایسے ہی شھے۔ (الاستیعاب تحت الاصابہ جسم سم سم سم سم)

روایت نمبر @: نیز حافظ ابن عبدالبر لکھتے ہیں کہ:

حضرت معاویہ ڈٹاٹڈ مختلف فقہی مسائل میں حضرت علی ڈٹاٹڈ سے خط و کتابت کے ذریعہ معلومات حاصل کیا کرتے تھے۔ چنانچہ جب ان کی وفات کی خبر پینچی تو حضرت معاوید و النفظ نے فرمایا: ذهب الفقه و العلم بموت ابن ابی طالب "
"ابن الی طالب کی موت سے فقہ اور علم رخصت ہوگئے۔

(الاستيعاب تحت الاصابرج ١٩٥٣)

بیروایات نقل کرنے کے بعد مودودی صاحب کو جواب دیتے ہوئے حضرت مولانا محر تقی عثانی لکھتے ہیں:

غرض ال جبتی کے دوران ہمیں اس متم کی تو کئی روایات ملیں لیکن کوئی ایک روایت فرض اس جبتی کے دوران ہمیں اس متم کی تو کئی روایات معاویہ ڈٹاٹیڈ (معاذ اللہ) بھی ایسی نہ مل سکی جس سے یہ پہتہ چاتا ہو کہ حضرت معاویہ ڈٹاٹیڈ (معاذ اللہ) خطبوں میں حضرت علی ڈٹاٹیڈ پرست وشتم کی بوچھاڑ کیا کرتے تھے۔خدا ہی جانتا ہے کہ مولا نا مودودی صاحب نے حضرت معاویہ ڈٹاٹیڈ پر یہ الزام کس بنیاد پر کس دل سے عائد کیا ہے؟ (حضرت معاویہ ڈٹاٹیڈ اور تاریخی حقائق ص ۲۶ – ۲۷)۔

مولا نالعل شاه كابيجا تعصب

مولا نالعل شاه بخاری لکھتے ہیں:

قارئین کوشاید تعجب ہو کہ حضرت معاویہ رٹاٹنڈ کے مجالسین وزائر 'ین حضرت حسن بن علی رٹاٹنڈ کے متعلق بھی بہی عقیدہ رکھتے تھے۔وہ حسن رٹاٹنڈ بن علی رٹاٹنڈ جو جَاکہ پر پوری قدرت رکھنے کے باوجود محض تحفظ دما عملین کی خاطر خلافت سے وستبردار ہوئے اور عنان حکومت حضرت معاویہ ڈٹاٹیٹ کے ہاتھ میں دے دی تھی۔ البوداؤد کتاب اللباس کی ایک روایت ہماری دعوے کی تصدیق کرتی ہے ملاحظ ہو: عن بحیرة بن خالد قال و فد المقدام بن معد یکرب و عمرو بن الاسد و رجل من بنی اسد معاویه ڈٹاٹیٹن ابی سفیان فقال معاویة للمقدام أعلمت ان الحسن بن علی توفی فرجع المقدام فقال فلان أتعدها مصیبة فقال له لم لا اردها مصیبة وقد وضعه رسول الله أتعدها مصیبة فقال له لم لا اردها مصیبة وقد وضعه رسول الله صلی الله علیه وسلم فی حجره فقال هذا منی و حسین من علی فقال الاسدی جمرة اطفاها الله الخ۔

(ابوداؤدجلددوم ص١١٦) (تاريخ الاسلام للذهبي ج عص٢٢٣)

بحيرة بن خالد فرماتے ہيں كەمقدام بن معد يكرب اور عمر و بن الاسود اور بني اسد كا ا یک شخص حضرت معاویہ نٹاٹنؤ کے پاس گیا۔حضرت معاویہ ٹٹاٹنؤ نے مقدام کو کہا كه تجھے كچھام ہے كەحسن بنالغينين على الله في فوت ہو چكا ہے۔حضرت مقدام نے انا لله و انا اليه راجعون كها-فلال شخص نے سوال كيا- آيا تو وفات حسن كو مصيبت مجمعتا ہے كم انا لله كهدر بائے؟ حضرت مقدام نے فرمايا: بال يا كيول مصيبت نه مجھول كه آنخضور مَالَيْظِ نے اپني گود ميں لے كر فرمايا۔ يه مجھ سے ہے اور حسین خالفؤ علی خالفؤے ہے ہیں اس رجل اسدی نے کہا وہ ایک چنگاری تھے جس کو اللہ نے بچھا دیا۔ " .... اس روایت میں راوی نے مسامحت ے کام لیا اور (اتعدها مصیبة) کے سائل اور 'جمرة اطفأها الله کے قائل دونوں کی پردہ پوشی کی کیونکہ ان کی گفتگو ہے انتہا نفرت انگیز تھی۔لیکن آ تکھیں بند كرنے سے حقیقیں مستور نہیں ہوا كرتیں أتعدها مصیبة كے قائل يقيناً حضرت معاوید را النا اسدی کا قول برائے طلب تقرب و رضائے معاویہ تفا

جیما کہ شراح حدیث نے بیان کیا ہے۔ شاید ای لیے حضرت معاویہ ڈٹاٹنڈ نے سرزش نہیں کی شاید وہ یہ سیجھے کہ جب محفل میں سارے شامی ہیں تو اب ظاہر داری کا فائدہ۔

### ہر بیشہ گماں مبرکہ خالی ست شاید کہ بینگ خفتہ باشد

حضرت مقدام ڈاٹٹؤ بن معدیکرب پراللہ کی رحمت ہوکہ انہوں نے حق گوئی کاحق ادا کردیا۔ ڈاٹٹؤ۔ اس روایت سے معلوم ہوا کہ مخفلِ معاویہ ڈاٹٹؤ کی زیبائش و آرائش کس قتم کے عنادلِ خوش گلو کی نواشجی سے وابستہ تھی۔لیکن بھی بھی مقدام بن معدیکرب جیسے درولیش کی تلخ نوائی مجلس کے رنگ کو پھیکا اور افسردہ کردیتی ہے۔راوی نے رجل اسدی کے نام کا اظہار نہیں کیا ہمیں بھی اظہار کی ضرورت نہیں ہم بھی بے نام لیے کہتے ہیں '

جوشقی حسن بن علی کو جمرة من نار کہتے ہیں اللہ کی ہو پھٹکار ان پر ہم سوبار کہتے ہیں اللہ کی ہو پھٹکار ان پر ہم سوبار کہتے ہیں

(استخلاف يزيدص٢٣٢-٢٣٢)

تنجره

مولانالعل شاه صاحب نه مركوره روايت كاباقي حصرتيس كلها جوحب ويل ب:
قال فقال المقدام اما انا فلا ابرح اليوم حتى اغيظك و أسمعك
ماتكره ثم قال يا معاوية ان انا صدقت فصدقنى وان انا كذبت
فكذبنى قال افعل. قال فانشدك بالله هل سمعت رسول الله
صلى الله عليه وسلم نهى عن لبس الحرير قال نعم. قال فانشدك
بالله هل تعلم ان رسول الله صلى الله عليه وسلم نهى عن لبسن
جلود السباع والركوب عليها قال نعم. قال فوالله لقد رأيت هذا

كله في بيتك يا معاوية فقال معاوية قد علمت انى لم انجومنك يامقدام. قال خالد فامرله معاوية بمالم يا مرلصاجيه وفوض لابنه في المئين ففرقها المقدام على اصحابه قال ولم يعط الاسدى احداً شيئاً مما اخذ فبلغ ذلك معاوية فقال اما المقدام فرجل كريم بسط يده واما الاسدى فرجل حسن الامساك لشيئه.

(ایضاً ابودا وَ دج ۲،۳ م۱۳ \_ ناشران ایج ایم سعید کمپنی کراچی ) \_

عمرو بن عثمان۔ بقیہ بحیر۔ خالدے روایت ہے کہ مقدام بن معدیکرب اور عمر و بن الاسود اور ایک شخص بنی اسد میں سے جو قنبرین کا رہنے والا تھا۔معاویہ ٹٹاٹٹؤبن الی سفیان کے پاس آئے تو معاویہ ٹاٹٹؤنے کہا مقدام ٹاٹٹؤ سے۔کیاتم کوخبر ہوگئی حسن بن علی (لیعنی حضرت امام صن) كا انتقال موكيا - مقدام نے يين كر انا لله و انا اليه راجعون كها -اس میں وہ صحف بولا۔ کیا ہے بھی تم کوئی مصیبت سمجھے ( یعنی انا للہ و انا الیہ راجعون تو مصیبت کے مقام پر پڑھا جاتا ہے) مقدام نے کہا میں کیونکر اس کومصیبت نہ جھوں حالانكه رسول الله سَلَيْقِيمَ نے امام حسن والله كوا بني گود ميں بٹھايا اور فرمايا بيدمير ابجيہ ہے (ليعني مجھ پر بڑا ہے کیونکہ امام حسن والفیا آنخضرت مظلیم کے بہت مشابہ تھے) اور حسین علی ٹٹائٹٹا کے بچے ہیں۔ بیان کر اسدی شخص (معاویہ ٹٹاٹٹٹا کے خوش کرنے کے لیے) بولا (معاذ الله) ایک انگارہ تھاجس کواللہ نے بجطادیا۔مقدام نے کہالیکن میں تو آج کے دن بغیرتم کوغصہ دلائے ہوئے اور برا بھلا سنائے ہوئے نہ رہوں گا۔ پھر کہاا ہے معاویہ اگر میں سے کہوں تو مجھے سچا کہنا اور جو جھوٹ بولوں تو جھوٹا کہنا۔معاویہ نے کہا اچھا میں ایبا ہی كرول كا-مقدام نے كہا- بھلافتم خداكى -تم نے آتخضرت مُلَقِيم سے سنا ہے آپ منع كرتے تصونا پہننے ہے۔معاویہ نے كہا ہال سنا ہے بھرمقدام نے كہا بھلاقتم خداكى تم جانے ہو کہ منع کیا آتخضرت نے زرار لیٹمی کیڑا پہننے سے۔معاویہ نے کہاہاں۔مقدام نے کہا بھلافتم اللہ کی تم جانتے ہو کہ منع کیا رسول مَثَاثِیْم نے درندوں کی کھالیں پہننے ہے اور ان پرسوار ہونے سے۔معاویہ ڈاٹھ نے کہا ہاں۔مقدام نے کہا پھر قتم خدا کی میں تو تمہارے گھر میں بیسب کچھ دیکھا ہوں۔معاویہ ڈاٹھ نے کہا میں جانتا ہوں کہ تمہارے ہاتھ سے نجات نہ پاؤں گا۔خالد نے کہا پھر معاویہ ڈاٹھ نے حکم کیا۔مقدام کواتنا مال دینے کا جتنا اور ان کے دوساتھیوں کو نہ دیا۔اور ان کے بیٹے کا حصہ مقرر کیا، دوسو والوں میں مقدام نے وہ مال اپنے ساتھیوں کو بانٹ دیا اور اسدی نے اپنے مال میں سے کی کو کچھ نہ دیا۔ یہ خبر معاویہ کو پہنچی تو انہوں نے کہا۔مقدام تو ایک تی شخص ہے جس کا ہاتھ کو لا ہوا ہے اور اسدی اپنی چیز کو اچھی طرح رو کتا ہے۔' (ترجمہ علامہ وحید الزمان۔ابوداؤد شریف مترجم اردو جلد سوم صلاحی ناشر اسلامی اکادی، کا اردو بازار لا ہور)۔

## مولا نالعل شال کی سند سے جہالت

مولا ناتعل شاہ صاحب بخاری نے اس روایت کی سند اس طرح لکھی ہے۔ عن بحيرة بن خالداورأردور جمه بھی بيركيا ہے: "بجيره بن خالد فرماتے ہيں۔ "حالانكه بحيره بن خالداس روایت کی سند میں کوئی راوی نہیں ہے۔اس سند کے تین راوی لیعنی بقیہ۔ بحیرا اور خالد جدا جدا شخصیتوں کے نام ہیں۔ چنانچہ ابودا ؤ دشریف میں اس روایت کی سندیوں اللحى ٢ حدثنا عثمان بن سعيد الحمصى نابقية عن بحير عن خالد (ص ٢١٣) يهال إن تينول راويول كى ولديت مذكور نهيس جوحب ذيل ہے۔ بقية ابن ولید۔ بخیر بن سعد۔ خالد بن معدان۔ اور اساء الرجال کی کتابوں میں اس تیسرے راوی خالد کی ولدیت بجائے معدان کے مہران لکھی ہے (ملاحظہ ہو۔ تہذیب التہذیب لحافظ ابن حجر عسقلانی میشد و میزان الاعتدال للذہبیؓ) لیکن مولانالعل شاہ صاحب نے بحیر بن خالدلکھ کر بحیر کو خالد کا بیٹا بنالیا۔ حالانکہ وہ سعد کا بیٹا ہے۔ اور ترجمہ میں بھی بحیر بن خالد ہی لکھا ہے اس کیے اس کو کتابت کی غلطی نہیں کہہ سکتے۔ بیروہی بخاری مصاحب ہیں جو پیج بخاری کی روایات پر بھی بلاتال جرح کردیتے ہیں۔لیکن ابوداؤد کی اس سندکو سمجھ نہیں سکے۔

### 🛈 مولا نالعل شاه صاحب لکھتے ہیں:

اس روایت میں راوی نے مسامحت سے کام لیا اور أتعدها مصیبة کے سائل اور جمعرة اطفاها الله کے قائل دونوں کی پردہ پوشی کی ہے کیونکر ان کی گفتگو بے انتہا نفرت انگیز بھی تھی لیکن آئیس بند کرنے سے حقیقین مستورنہیں ہوا کرتیں انتہا نفرت انگیز بھی تھی لیکن آئیس بند کرنے سے حقیقین مستورنہیں ہوا کرتیں اتعدها مصیبة کے قائل بقیناً حضرت معاویہ ہیں۔

الجواب ( جب آپ اس راوی کو بجائے حق کو کے حق پوش سجھتے ہیں تو پھرا سے راوی کی روایت پر آپ اعتماد کیوں کررہے ہیں؟ اور بالفرض اگر اس نے پر دہ پوشی کی ہے تو آپ کو پر دہ فاش کرنے کی کیا ضرورت پڑی ہے جس کی وجہ ہے آپ یقین سے کہہ رہے ہیں کہ سائل حضرت معاویہ ڈاٹٹوئی شھے؟ اور ان کی بات کو بلا جھجک انتہائی نفرت انگیز قرار دے رہے ہیں۔ کیا حضرت معادیہ ڈاٹٹوئی جیسے رفیع الثان صحابی ڈاٹٹوئی کی شخصیت کو جمروح کرنا آپ کے مسلک کا نقاضا ہے۔

﴿ روایت کے زیر بحث النظر فقال که فلان أتعدها مصیبة. (پس حضرت مقدام را النظر کو فلال شخص نے کہا کیا کیا کیا کیا کیا کیا کیا کیا کہا تھے۔ مقدام را النظر کو فلال شخص نے کہا کیا کیا کیا کہ حضرت موال خلیل المدصاحب محدث سہار نبورگ ککھتے ہیں:
﴿ وَلَعَلَمُهُ اللّهِ حِلَ اللّهِ اللّهِ عَلَيْهِ وَاللّهِ عَلَيْهِ اللّهِ عَلَيْهِ اللّهُ عَلَيْهِ اللّهُ عَلَيْهِ اللّهُ عَلَيْهِ اللّهِ عَلَيْهِ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّعَامِ اللّهُ عَلَيْهِ اللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهِ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهِ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهِ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ الللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ اللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ عَلَيْهُ اللّهُ الللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ الللللّهُ الللللللّهُ الللللّهُ الللللّهُ اللّهُ اللللّهُ الللللّ

﴿ مولانالعل شاہ صاحب اپنی نتاب میں حضرت معاویہ ڈٹاٹنڈ کوایک رفیع الشان صحابی الشان اور مجہد صحابی اور مجہد صحابی اور مجہد صحابی اور مجہد صحابی کا اسلامی کردار اسی قشم کا ہوگا کہ حضرت امام حسن ڈٹاٹنڈ کی وفات کی اطلاع پر عب

ایک دوسرے صحافی حضرت مقدام ڈٹاٹٹؤنے انا للہ و انا الیہ راجعون پڑھا تو اتی بات پر اعتراض کردیا۔

پیوہی حضرت معاویہ ڈلٹٹؤ ہیں جن سے حضرت حسن بڑلٹٹؤ نے سکے کر لی تھی اور اپنی خلافت ان کے حوالہ کر کی تھی اور اپنی خلافت ان کے حوالہ کر کے ان کی بیعت کر لی تھی۔ چنانچہ شیعہ روایات بھی اس کی تصدیق کرتی ہیں۔

· (ملاحظه بهو-جلاء العيون حصه اوّل مؤلفه علامه باقرمجلسي درجال تشي مطبوعه كربلاص ١٠٢)

حضرت حسن ولائنیو نے حضرت معاویہ ولائنیو سے لاکھوں روپے وظیفہ لیا اور بیروہی حضرت حسن ولائنو ہیں جو حضرت معاویہ ولائنو سے لاکھوں روپے وظیفہ لیتے رہے ہیں۔ چنانچہ حافظ ابن کثیر مفسر ومحدث لکھتے ہیں:

﴿ حافظ ابن حجر عسقلانی محدث لکھتے ہیں: قدم الحسن بن علی علی معاویة فقال لاجیزینک بجائزة ما اجزت بھا احداً بعدک فاعطاه اربعمأة الف " (الاصابة فی تمییز الصحابة جلد اوّل صسطع بیروت) یعنی حضرت حسن بن علی رُالاَنُوا حضرت معاوید رُالاُنُوا کے پاس تشریف لائے تو حضرت معاوید رُالاُنوا کے باس تشریف لائے تو حضرت معاوید رُالانوا کہ میں آپ کو اتنا وظیفہ دوں گا کہ نہ اس سے پہلے کسی کو دیا

ہے اور نہاں کے بعد کئی کو دوں گا۔ پھر آپ نے حضرت حسن شائلۂ کو ۴ لا کھ در ہم عطا کیے۔

© واجرى به معاویة فی كل سنة الف الف درهم وعاش الحسن بعد ذلك عشر سنین. "(ایضاً الاصابة) اور حضرت معاوید نے حضرت حضرت حضرت حضرت حسن شاہدی کے لیے سالانہ دس لا كھ درہم مقرر کیے اور اس کے بعد حضرت حسن شاہدی سال زندہ رہے۔

اب اندازہ لگا کئیں گہاں دس سال کے عرصہ میں حضرت امام حسن رٹاٹھؤنے حضرت معاویہ رٹاٹھؤ سے کتنا مال حاصل کیا۔

© حافظ بدرالدین عینی محدث حفی لکھتے ہیں: واجاز معاویة الحسن بن علی رفائظ بشلاماة الف والف ثوب وثلاثین عبد او مأة جمل ثم انصرف الحسن المدینة الخ (عمدة القاری شرح ابخاری جلد ۱۲۸۳ مطبح بیروت) اور حضرت معاوید ولائش نے حضرت حسن بن علی والی کو تین لا کھ در نہم اور ایک ہوا دی بخاری خلام اور ایک سواونٹ عطا کے۔

شیعہ بھی وظا نف معاویہ طالفۂ کا اقر ارکرتے ہیں

اور شیعه بھی حضرت معاویہ رٹائٹؤ کے ان وظائف وعطیات کا انکار نہیں کر سکے۔ چنانچہان کے رئیس المحد ثین مُلا باقرمجلسی لکھتے ہیں:

قطب راوندی نے جناب صادق سے روایت کی ہے کہ ایک روز امام حسن نے امام حسین وعبداللہ بن جعفر سے فرمایا کہ جائزہ (بعنی وظیفہ) معاویہ کی جانب سے پہلی تاریخ جمہیں پنچے گا، جب پہلی تاریخ ہوئی جس طرح حضرت نے فرمایا تھا جائزہ معاویہ پہنچا اور امام حسن بہت قرضدار تھے۔ جو پچھ حضرت کے لیے اس فی بھیجا تھا اس سے اپنا قرضہ اوا کیا اور باقی اہل بیت اور اپنے شیعوں میں تقسیم نے بھیجا تھا اس سے اپنا قرضہ اوا کیا اور باقی اہل بیت اور اپنے شیعوں میں تقسیم

کردیا۔اورامام حسین والٹیوٹ نے بھی اپنا قرضہ ادا کیا اور جو پچھ باقی رہائی کے تین حصے کیے۔ایک حصہ اہل بیت اور شیعوں کو دیا اور دو حصے اپنے عیال کے لیے بھیج میں اور عبد اللہ بن جعفر نے اپنا قرض ادا کیا اور جو باقی بچاوہ معاویہ کے ملازم کو انعام میں دیا اور جب بیخبر معاویہ والٹیوٹ کو بینجی اس نے عبداللہ بن جعفر کے لیے بہت مال بھیجا۔ (جلاء العیون مترجم جلداوّل مطبوع کھنوص ۲۵۹،۲۵۸)

اب مولوی مہر حسین شاہ صاحب ہی فرمائیں کہ کیا اس سے حضرت حس شالناؤے ساتھ حضرت معاویہ نٹاٹیؤ کی خیرخواہی ثابت نہیں ہوتی ؟ اور اگر آپ بیہ کہیں کہ بیرحضرت معاویہ ڈٹاٹٹۂ کی سیاست تھی تو سوال ہیہ ہے کہ حضرت حسن ڈٹاٹٹۂ جیسی عظیم شخصیت نے (جو ارشاد نبوت کے تحت (مع حضرت حسین طابقۂ) جنت کے جوانوں کے سردار ہیں۔حضرت معاویہ نٹاٹیا سے دس سال کے عرصہ میں کروڑوں درہم وصول کیے ہیں اور وہ بھی اس بیت المال سے جس کے متعلق حضرت مولا نالعل شاہ صاحب اور ابوالاعلیٰ مودودی صاحب دونوں کا نظریہ رہے کہ حضرت معاویہ ڈالٹیڈاس کا تصرف ناجائز طور پر کرتے تھے العیاذ بالله! تو پھر حضرت حسن واللي كى شرى بوزيش كيار ہے كى جنہول نے آپ سے اتنامال وصول کیا؟ مقام غور ہے کہ حضرت امام حسن بڑاٹیؤنے حضرت معاویہ بڑاٹیؤ کی اس غیر اسلامی سیاست کے سامنے کیوں ہتھیار ڈال دیے؟ کیا اس سلسلے میں وہ حضرت معاویہ ٹاٹنے کی دیانت وامانت کومجروح قرار دے کریزیدی گروہ کا جواب دے سکتے ہیں؟ ہم تو یہی شجھتے ہیں کہ نبی کریم مُنافظِم کی اس عظیم الثان پیش گوئی کے تحت حضرت امام حسن بٹاٹٹڈاور حضرت معاویہ بٹاٹٹؤ کی باہمی مصالحت اور پھر حضرت حسن کی طرف سے كروڑوں درہم وصول كرنے كے طرز عمل نے حضرت معاويد اللي كى شرافت، خيرخواہى اور دیانت و امانت جیسے اخلاق عالیہ کی پوری تصدیق کردی ہے اور سابقہ جو مشاجرات و محاربات اجتهادی نوعیت کے تصاور جس میں حضرت معاویہ ٹاٹٹؤے اجتهادی خطا سرز د ہوگئی تھی اور بعد میں آنے والوں کے لیے ایک قتم کی برطنی کی گنجائش نکل علی تھی۔

حق تعالیٰ کی طرف سے بیرسارے انظامات حضرت امیر معاویہ ڈٹاٹٹؤ کے دفاع کے لیے شخص نظامات حضرت امیر معاویہ ڈٹاٹٹؤ کے دفاع کے لیے تھے د ضو ان الله علیهم اجمعین . اور یہی جمہوراہل السنّت والجماعت کا مسلک حق ہے۔

# حضرت غوث اعظم كاارشاد

فخرسا دات امام الاولياء غوث اعظم حضرت سيد عبدالقادر جيلاني قدس سره فرماتے ہيں: حضرت علی والنفرا کے وفات باجانے اور حضرت حسن والنفراکے خلافت کے ترک کردینے کے بعد حضرت معاویہ الٹین بن سفیان پر خلافت کا مقرر ہونا درست اور ثابت ہے اور حضرت حسن بھالنے نے جو خلافت حضرت معاوید بھالنے کے سپر دکی تھی تو اس کی وجہ رہی کھی کہ اگر ایبا نہ کیا گیا تو مسلمانوں میں فتنہ اور فساد اٹھے گا اور خونریزی ہوگی اور حضرت حسن والٹوئے کے ایسا کرنے سے رسول مقبول کا قول بھی سیا ہوگیا جو آپ نے ان کے حق میں فرمایا تھا۔ آنخضرت مُلَیُکا نے فرمایا تھا کہ میرا بیفرزندسردار ہےان کے وسلے سے خداوند تعالیٰ مسلمانوں کے دو بڑے گروہوں کے درمیان مسلح کرائے گا۔ اس کیے حضرت معاویہ ٹٹاٹیؤ کو جوخلافت پینجی تھی وہ حضرت حسن بنالفؤ کے سپر دکر دینے سے پینچی تھی اور جس سال پیخلافت مقرر ہوئی تھی اس کا نام سال جماعت رکھا گیا تھا۔ کیونکہ اس میں سب لوگوں کے درمیان ا تفاق ہو گیا تھا اور مخالفت درمیان ہے اٹھے گئی تھی اورسب نے اتفاق سے حضرت معاویه را شانیک کی فرما نبرداری قبول کی اور اس موقع پر دونوں فریق ہی دعویدار تھے کوئی تیسرا فریق موجود نه تھا کہ مخالفت کرتا اور جو دونوں گروہ حاضر تھے ان کی آ يس مير صلح هو گئي هي -' (غينة الطالبين مترجم اردوص ١١٩)

اور میں نے یہی عبارت اپنی کتاب بشارت الدارین ص۸۲ پر درج کی ہے۔ حضرت بیرانِ بیر کی اس تضریح کے بعد بھی کوئی سید گیلانی ہو یا بخاری حسنی ہو یا حسینی حضرت معاویه را النفظ پرزبان طعن دراز کرسکتا ہے؟

كياحضرت مقدام بهى جهك كئة

روایت کے آخری حصہ میں (جس کومولا تالعل شاہ صاحب چھوڑ گئے ہیں) ندکور

*بے کہ*:

خالد نے کہا پھر معاویہ ڈاٹھؤ نے حکم کیا مقدام ڈاٹھؤ کو اتنا مال دینے کا جتنا اور ان کے بیٹے کا حصہ مقرر کیا دوسو والوں میں۔ مقدام ڈاٹھؤ نے وہ مال اپنے ساتھیوں کو بانٹ دیا اور اسدی نے اپنے مال میں سے کسی کو پچھ نہ دیا۔ پی برمعاویہ ڈاٹھؤ کو پینی تو انہوں نے کہا مقدام ڈاٹھؤ تو ایک تنی شخص ہے جس کا ہاتھ کھلا ہوا ہے اور اسدی اپنی چیز کو اچھی طرح روکتا ہے۔ "(ابوداؤدمتر جم وحیدالزمان جلدسوم ص ۲۷)۔

فرمائے! حضرت مقدام رہ النے جلیل القدر صحابی ہیں ان کے ساتھ جو آئے ہیں لیعنی حضرت عمرو بن الاسود تا بعی ہیں بلکہ مخضر م ہیں اور مولا نالعل شاہ صاحب لکھتے ہیں کہ مختر م ہیں اور مولا نالعل شاہ صاحب لکھتے ہیں کہ درجس مسلمان نے عہد نبوت پایا اور ملاقات نہیں کر سکا اصطلاح محدثین میں اس کو مخضر م کہتے ہیں۔ گویا یہ صحابی اور تابعی کے مابین ایک درمیانی درجہ ہے۔'' (استخلاف بزید سمام)

تیسراایک اسدی شخص ہے۔ ان تینوں کو حضرت معاویہ ڈٹاٹیؤ نے مال عطا کیا ہے۔
بلکہ حضرت مقدام ڈٹاٹیؤ کے بیٹے کا حصہ بھی دوسومقرر کردیا۔ حضرت مقدام ڈٹاٹیؤ نے اپنا بھی
حصہ لیا اور اپنے بیٹے کا بھی۔ اور حضرت عمرو بن الاسود نے بھی اپنا حصہ لے لیا جن کا درجہ
تابعی ہے بڑا ہے بھر حضرت مقدام ڈٹاٹیؤ نے حضرت معاویہ ڈٹاٹیؤ کا وہ عطیہ اپنے احباب پر
تقسیم کردیا البتہ ناراضگی کی وجہ ہے اس مرداسدی کو نہ دیا۔ حضرت معاویہ ڈٹاٹیؤ نے حضرت
مقدام کی سخاوت کی تعرفیف کی اور مرداسدی کی تنجوی کا اقرار کیا۔ یہ ہے اس روایت کا

ماحصل۔جس کومولا نالعل شاہ صاحب نے حضرت معاویہ ٹاٹٹؤ کو ہدف طعن بنانے کے لیے پیش کیا ہے۔اور بڑے جارحانہ انداز میں برکھاہے کہ:

اس روایت سے معلوم ہوا کہ مخفل معاویہ ڈاٹٹو کی زیبائش و آ رائش کس فتم کے عنادل خوش گلوکی نوا شجی سے وابستہ تھی لیکن بھی بھی مقدام بن معدیکرب جیسے درویش کی تلخ نوائی مجلس کے رنگ کو پھیکا اور افسر دہ کردیتی تھی اور اس سے پہلے یہ لکھ بچے ہیں کہ: رجل اسدی کا قول برائے طلب تقرب ورضائے معاویہ ڈاٹٹو تھا جیسا کہ شراح حدیث نے بیان کیا ہے شاید وہ یہ سمجھے کہ جب محفل میں سارے شامی ہیں تو اب ظاہر داری کا فائدہ گر

ہر بیشہ گماں مبرکہ خالی است شاید کہ بینگ خفتہ باشد حضرت مقدام بن معد بیرب پراللہ کی رحمت ہو کہ انہوں نے حق گوئی کا حق ادا کردیا ٹٹاٹٹڈالخ (استخلاف بزیرص ۲۳۳)

غلط بیانی کی حد ہوگئی

مولانالعل شاہ صاحب کا یہ لکھنا کہ: شاید وہ (حضرت معاویہ ) سمجھے کہ جب محفل میں سارے شامی ہیں تو اب ظاہر داری کا فائدہ ''نرا انہام ہے کیونکہ حضرت معاویہ دلاتھ کے پاس جو وفد آیا ہے، ان میں ایک صحابی ہیں دوسرے تابعی اور تیسر اشخص اسدی ہے (جس کا نام روایت میں مذکور نہیں) پھر حضرت معاویہ دلاتھ نے ان کو حضرت امام حسن دلاتھ کی وفات کی اطلاع دی جس پر حضرت مقدام دلاتھ نے انا للہ وانا الیہ راجعون پڑھا الی تو کیا اس کے باوجود بھی حضرت معاویہ دلاتھ نے سن کہ کہ خفل میں سارے ہی شامی ہیں۔ حالانکہ بات ایک صحابی سے ہور ہی ہے جو حضرت امام حسن دلاتھ کی معتقد اور حامی ہیں۔ اور وہ ہاں دوسرے وہ برزگ ہیں جو تابعین میں برا درجہ سن دلاتھ کی سے باوجود مولانالعل شاہ صاحب کا یہ شعریہاں جبیاں کرنا کہ رکھتے ہیں۔ اس کے باوجود مولانالعل شاہ صاحب کا یہ شعریہاں جبیاں کرنا کہ

ہر بیشہ گمال مبرکہ خالی است شاید کہ بینگ خفتہ باشد

کس قدر لغو ہے۔جس کا مطلب رہے کہ'' بینہ گمان کرنا چاہیے کہ ہر جنگل خالی ہوگا (اور تیرے مقابلے میں کوئی نہیں آئے گا) ممکن ہے وہاں کوئی چیتا سویا ہوا ہوجس کا تجھے علم نہ ہو۔''

© اور پھر بیدلکھا کہ:اس روایت ہے معلوم ہوا کہ: ''محفل معاویہ بڑالٹوئ کی زیبائش و آ رائش کس قسم کے 'منا دل خوش گلو کی و انجیٰ ہے وابستہ تھی۔''

عجیب وغریب نواسنجی ہے۔ حالانکہ اس روایت سے واسح بوتا ہے کہ حضرت معاویہ ڈاٹنڈ کی خدمت میں ایک صحابی موجود تھے اور ایک مخضرم (تابعی سے اوپر درجہ والے) ان کے علاوہ ایک تیسرا شخص مرداسدی تھا۔ یہ تیسرا تو کوئی لغوآ دی ہی ہے لیکن پہلے دو بزرگوں کومولا نالعل شاہ صاحب کیا سمجھتے ہیں؟ کیا صحابہ اور تابعین جس محفل میں ہوں وہ قابل تحقیر واستہزا ہوتی ہے؟

© حضرت مقدام والنور عن گوئی کا فریضہ اداکر کے اس کے صلہ میں اپنے اور اپنے بیٹے کے لیے حضرت معاویہ والنور کے دربار سے انعام واکرام حاصل کرلیا۔ اور لینے میں کوئی ہیں و پیش نہیں کیا۔ اگر کوئی شخص بیا عمر اض کرے کہ حضرت مقدام نے عطیہ وصول کرنے کے لیے ہی تو حق گوئی کا میاطریقہ اختیار کیا تھا ورنہ اگر ان کو حضرت معاویہ والنہ والنہ میں ہوئی ہے جاتا ہے کا انعام کسی طرح بھی قبول نہ کرتے۔ تو اس کا آپ کے پاس کیا جواب ہوگا؟

علاوہ ازیں یہ بھی تو دیکھنا جا ہے کہ جب اس مرد اسدی نے حضرت امام حسن ڈلٹڈ کے خلاف یہ گستا خانہ الفاظ استعال کیے کہوہ ایک چنگاری تھی جس کواللہ نے بجھا دیا تو اس پر حضرت مقدام ڈلٹڈ نے اس شخص کوکوئی زجروتو نیخ نہیں کی البتہ ناراضگی کا صرف

"بخدااےمعاویہ میں نے بیسب آپ کے گھر میں ویکھا ہے۔"

لیعنی رہیم بہننا، سونا استعال کرنا اور درندوں کی کھالوں کا لباس وغیرہ۔روایت کے مذکورہ الفاظ کے تخت حضرت مولا ناخلیل احمد صاحب محدث سہار نیوری میں پیشانیڈ ماتے ہیں:

ای علی اهلک فیه انمافے بیت الآدمی من مکروه او حرام منسوب الی مالکه فی کونه لاینکره (بزل الجهودجلاشم ۱۵۰۳)

یعن حضرت معاوید اللی الی کی گرے مراد آپ کے اہل وعیال ہیں۔ کیونکہ اگر آ دی کے گھر میں کوئی چیز مکروہ یا حرام ہوتو اس کو ما لک مکان کی طرف منسوب کیا جا تا ہے بوجہ اس کے کہوہ تکیر نہیں کرتا۔

(ب) روایت کے ان الفاظ کے تحت کہ رسول اللہ مٹالٹی کے رکیٹی لباس پہننے سے منع فر مالیا ہے۔' حضرت مولا نا فخر الحسن صاحب رئیں تلمیذ حضرت مولا نا محمد قاسم صاحب نا نوتوی) لکھتے ہیں: نا نوتوی) لکھتے ہیں:

قال ابو حنيفة لابأس بافتراش الحرير والنوم عليها وكذا الوسادة والمرافق والبسط والستور اذا لم يكن فيها تماثيل. وقالا يكره جميع ذلك وحاصله ان النهى محمول على التحريم عندهما وعنده على التنزيه. كان الامام ماحصل له دليل قطعى على كون النهى للتحريم والنصوص على تحريم لبُس الحرير لايشمله لان القعود لايطلق عليه لبسه فلهذا حكم بالتنزيه وهذا من ورعه فى الفتوم واما عمله بالتقوى فمشهور لايخفى الخ-

(التعليق المحمود على سنن ابي داؤد)

امام اعظم ابوحنیفہ عیشی فرماتے ہیں رہٹم کے بچھونے اور اس پرسونے میں کوئی حرج نہیں ہے اسی طرح رکیم کے تکیے اور بچھونے اور پردے ان میں کوئی حرج تنہیں بشرطیکہ ان پرتصوریں نہ ہوں اور صاحبین (لیعنی امام محمد میں اور امام ابو یوسف النظامی فرماتے ہیں کہ بیسب کام مکروہ ہیں۔اوراس کا حاصل بیہ ہے کہ ان کے نزویک میے ہی تحریمی ہے اور امام صاحب کے نزویک مروہ تریمی ہے اور امام اعظم صاحب کو نہی تحریمی ہونے پر کوئی قطعی دلیل نہیں مل سکی اور جن نصوص (احادیث) میں ریشم کے لباس کی حرمت ثابت ہوتی ہے وہ اس کو شامل نہیں کیونکہ (رمیثی کپڑے پر) بیٹھنے کوریثمی کپڑا پہننانہیں کہتے۔اسی بنا پرحضرت امام صاحب نے اس کونہی تنزیمی پرمحمول کیا اور بیفتویٰ میں آپ کی احتیاط ہے ور نہ تقویٰ پرآپ کاعمل کرنامشہور ہے جو کسی پر پوشیدہ نہیں'' بہرحال رکیٹمی کیڑوں کے ای طرح کے استعال میں (مثلاً بچھونے اور تکیے وغیرہ) میں اجتہادی اختلاف یا یا جاتا ہے۔حضرت معاویہ ٹاٹٹؤ نے خودتو ریشم استعال نہیں کیا اور اگر گھروالوں کو آپ نے منع نہیں فرمایا تو آپ کی اجتہادی رائے پراس کی گنجائش ہوگی۔ اور اس اجتہاری اختلاف کے پیش نظر حضرت مقدام ٹاٹٹھئے آپ پر اعتراض تو کردیا۔ کیکن بعد میں حضرت معاویہ ڈٹاٹٹؤ کے عطیات بھی وصول كر ليے۔ بيہ ہے اس روايت كى اصل حيثيت مگر مولا نالعل شاہ صاحب نے ..... اتی ی بات تھی جے افسانہ کردیا

مولاناشمس الحق عظيم آبادي

مسلك المحديث كاليك عالم مولانا شمس الحق صاحب عظيم آبادى لكھتے ہيں: والمراد بفلان هو معاويه بن سفيانٌ النح.

. (عون المعبود حاشية سنن الي دا ؤد جلد ٢٠،٩ ص١١١)

فلال سے مراد حضرت معاویہ بن سفیان رٹائٹۂ ہیں۔

کنیکن ان کی بیہ بات مرجوح ہے جیسا کہ ہم نے پہلے بیان کردیا ہے۔ اور اگر مند امام احمد جیشنی<sup>ک</sup> کی روایت میں ایسا مذکور ہے تو بیرراوی کی غلط جمہی ہے۔

(ا ای سلسلے میں مولاناعظیم آبادی لکھتے ہیں:

و العجب كل العجب من معاوية فانه ماعرف قدر اهل البيت حتى قال ماقال الخ . (ايضا ص١١٥)

اور حضرت معاویہ ٹاٹھڑپر بہت زیادہ تعجب آتا ہے کہ آپ نے اہل بیت کی قدر نہ پہچانی حتی کہ کہا جو پچھ کہا۔

ہم کہتے ہیں کہ لاکھوں کروڑوں روپیہ تو دس سال کی مدت میں حضرت امام حسن بڑالٹیو وغیرہ کو عطا کردیا، کیا یہ ان کی قدر و منزلت نہیں ہے اور کیا حضرت معاویہ بڑالٹیو حضرت حسن بڑالٹیو کی وفات پر انا للہ وانا الیہ راجعون پڑھنے پر برملا اعتراض کر سکتے تھے اور اگر بالفرض حضرت معاویہ بڑالٹیو نے حضرت مقدام سے بیفر مایا ہے کہ اُتعدھا مصیبة۔ (کیا تو حضرت حسن بڑالٹیو کی موت کو مصیبت سمجھتا ہے) تو اس کا منشاء کے اور ہوگا۔

@ مولاناعظیم آبادی موصوف لکھتے ہیں:

انما قال الاسدى ذلك القول الشديدالسخيف لان معاوية والتنافية كان يخلف على نفسه من زوال الخلافة عنه و خروج الحسن والتنافية كذا خروج الحسين والتناص ١١١)

اسدی نے بیشخت اور بیہودہ بات اس لیے کی کہ حضرت معاویہ ڈٹاٹیڈا کو بیخوف رہتا تھا کہ کہیں آپ کی خلافت کا تختہ نہ الٹ دیا جائے۔اور حضرت حسن ڈٹاٹیڈا ور اس طرح حضرت حسین ڈٹاٹیڈان کے خلاف خروج کردیں۔

الجواب: مولاناعظیم آبادی نے توبیہ بجیب وغریب نکته نکالا ہے۔ وہ شارح الی داؤد ہوتے ہوئے بھی آنخضرت ملی اس بیشگوئی کی حقیقت کونہ بچھ سکے جو حضرت حسن اور حضرت معاویہ بالٹی کی صلح کے متعلق تھی۔ چنانچہ بخاری شریف میں ہے کہ حضور منافیا نے فرمایا:

ان ابنی هذا سید و لعل الله ان یصلح به بین فیئتین من المسلمین. (فتح الباری شرح ابنجاری جلد صفتم ، ص۲۷)

اورعدۃ القاری شرح البخاری جلد ۱۳ میں "فئیتین عظیمتین" کے الفاظ ہیں لیعنی میرا بیہ بیٹا (حسن) سردار ہے۔امید ہے کہ اللہ اس کے ذریعے مسلمانوں کی دو بڑی جماعتوں میں صلح کرائے گا۔

اس سلح کی صورت منجانب اللہ بین ظاہر ہوئی کہ حضرت امام حسن رٹی لٹیڈا پی خلافت سے وستبر دار ہوگئے اور حضرت معاویہ رٹالٹیڈ کوتمام مملکت اسلامیہ کا خلیفہ سلیم کرلیا۔ یہی وجہ ہے کہ اس سال کو عام المجماعة کہا جاتا ہے کیونکہ اس سال تمام امت مسلمہ حضرت معاویہ رٹالٹیڈ کی خلافت پر متفق ہوگئی تھی۔ اہل السنّت والجماعت کے نزد یک حضرت حسن رٹالٹیڈ کی صلح کے بعد بالا تفاق حضرت معاویہ رٹالٹیڈ برحق خلیفہ ہیں۔ اس کے بعد آپ پر حن گرف گیری کرنا اور آپ کو طعن و شنع کا نشانہ بنانا شیعیت کا راستہ ہے نہ کہ سنیت کا۔

﴿ آنحضرت کی بید بیشگوئی وقی خداوندی پر مبنی ہے۔ اس کے بعد بیدا حمال ہی ختم ہوجاتا ہے کہ حضرت کی بید بیشگوئی وقی خداوندی پر مبنی ہے۔ اس کے بعد بیدا حمال ہی ختم ہوجاتا ہے کہ حضرت معاویہ رٹالٹیڈ کو یہ خوف تھا کہ کہیں حضرت حسن رٹالٹیڈ کی کی حکومت کا تختہ نہ اُلٹ دیں اور گوابتداءً حضرت حسین رٹالٹیڈ کو اس سلح سے اختلاف تھا لیکن آخر وہ بھی راضی ہوگئے۔ اور سب اہل بیت حسین رٹالٹیڈ کو اس سلح سے اختلاف تھا لیکن آخر وہ بھی راضی ہوگئے۔ اور سب اہل بیت حسین رٹالٹیڈ کو اس سلح سے اختلاف تھا لیکن آخر وہ بھی راضی ہوگئے۔ اور سب اہل بیت

نبوت حضرت معاویہ رٹائٹیؤ کے بیت المال سے عطیات لیتے رہے۔ کیا مولا ناسمس الحق صاحب عظیم آبادی مرحوم کے نزدیک حضرت حسن اور حضرت حسین بڑائٹیماندراندر سے اب بھی انقلاب لانا چاہتے تھے؟ یہ تو محمود احمد عباسی اور اس کی پارٹی کا نظریہ ہے جن کے دلوں میں زیغ اور ان حضرات اہل بیت کے بارے میں بغض و بیر ہے۔

﴿ مولاناعظیم آبادی موصوف کی اس نکته آفرینی ہے تو بیٹسوس ہوتا ہے کہ حضرت معاویہ ڈٹاٹئؤ کے متعلق ان کے اندر بھی کوئی بیاری تھی۔و اللہ اعلم.

كياعلامه وحيرالزمان شيعه تضيج

مولوی وحیدالزمان صاحب متوفی ۱۹۲۰ء نے صحاح سِنة کا اردو میں ترجمہ کیا ہے۔ شیخ بخاری کی شرح انہوں نے تیسیر الباری کے نام سے لکھی ہے۔ ان کا نام وحیدالزمان اور خطاب وقار نواز جنگ ہے اور مولا نالعل شاہ صاحب بخاری نے بھی ان کا حوالہ پیش کیا ہے۔ جنانچہ لکھتے ہیں:

''وحیدالزمان جناب نواب وقار جنگ خان ارقام فرماتے ہیں: و معاویة و من بعدهم ملوک و امر آء متغلبون: حضرت معاویه والائظ: اور اس کے بعد کے حکمران بادشاہ اور متغلب امیر نے'' (انتخلاف یزید سے ۱۹۷)۔

یمی مولوی وحیدالزمان خان صاحب ابودا وُد کی زیر بحث روایت میں فلاں سے مراد حضرت معاویہ ڈٹاٹٹؤئی لیتے ہیں چنانچہ لکھتے ہیں :

امام حسن علیہ السلام کے انتقال پر معاویہ کو بیہ کہنا کہ بیہ مصیبت نہیں ہے بنی تھا اوپر تعصب کے علی اور اولا دعلی ہے۔ راضی ہواللہ اپنے رسول کے اہل بیت سے اور ہماراحشران کے ساتھ کرے۔ "آبین

(حاشيه سنن ابوداؤد شريف مترجم جلد سوم عن ٢٧١)

### (ب) اوراسي سلسله مين لكصفة بين:

'دلیعنی امام حسن والنظیر جب تک زندہ تھے تو معاویہ والنظیر کو بیخوف تھا کہیں خلافت ان کے ہاتھ سے جاتی نہ رہے اس واسطے اس اسدی نے معاذ اللہ امام حسن والنظیر کو ہاعث فتنہ اور فساد خیال کیا۔'' (ایسنا، حاشیہ ۲۷۳)

اور غالبًا مولانا شمس الحق صاحب عظیم آبادی اور علامه وحید الزمان اس سلسلے میں ہمنوا ہیں۔ اور مولانا تعلی شاہ بخاری بھی غالبًا انہی کی چیروی میں زیر بحث روایت کی مراد پیش کررہے ہیں۔واللہ اعلیم.

© بیمولوی وحیدالزمان صاحب بھی عجیب وغریب شخصیت ثابت ہوئے ہیں۔ چنانچہ پہلے وہ کٹرسُنی حنفی تھے۔ پھر حفیت کو چھوڑ کر غیر مقلد بن گئے اور پھر مسلک اہل حدیث کو بھی خیر باد کہہ کر مسلکِ شیعیت اپنا لیا انا للہ و انا الیہ راجعون . ان کے حالات کے لیے ملاحظہ ہو''حیات وحیدالزمان مؤلفہ مولانا محمد عبدالحلیم چشتی۔

### بغض معاويه ظالنين

مولوی وحیدالزمان صاحب نے لکھا ہے کہ:

ایک ہے مسلمان کا جس میں ایک ذرہ برابر بھی پینجمبر صاحب کی محبت ہو دل ہیں گوارا کرے گا کہ وہ معاویہ کی تعریف وتوصیف کرے البتہ ہم اہل سنت کا بیہ طریق ہے کہ صحابہ سے سکوت کرتے ہیں اس لیے معاویہ سے بھی سکوت کرنا ہمارا مذہب ہے۔ اور یہی اسلم اور قرین احتیاط ہے۔ مگران کی نسبت کلمات تعظیم مثل حضرت ورضی اللہ عنہ کہنا سخت دلیری اور بیبا کی ہے اللہ محفوظ رکھے۔

(بحواله وحيد اللغات ماده عزّ" (ايضاً حيات وحيد الزمان ص١٠٩)

حالانکہ تمام اہل السنّت والجماعت حضرت معاویہ کے نام کے ساتھ وٹاٹیڈ کہتے ہیں۔مولوی وحیدالز مان صاحب کا اپنے آپ کوئن کہنا خلاف واقعہ ہے۔ © شیعہ مجہد مولوی محمد حسین ڈھکو حضرت معاویہ ٹاٹنٹؤ کی مخالفت کرتے ہوئے اپنی تائید میں لکھتے ہیں:

چنانچ حضرت علامہ وحیدالزمال (مترجم صحاح سنہ) اپنی مشہور کتاب انوار اللغہ پہراہی ۱۹،۵ مطبوعہ بنگلور پر معاویہ کی صحابیت کا تذکرہ کرتے ہوئے رقمطراز ہیں: ''ہم اہل سنت وجماعت معاویہ رفائیڈاور عمروہ بن العاص اور حجاج وغیرہم کی تکفیر نہیں کرتے نہان پر لعنت کرنا بہتر جانے ہیں بلکہ ان کو ظالم اور فاسق سمجھے ہیں اور جن لوگوں نے معاویہ رفائیڈاور عمرو بن العاص کو صحابیت کی وجہ سے واجب المدح سمجھا ہے انہوں نے غلطی کی ہے۔ لفظ صحابیت سے استعظیم اور واجب المدح سمجھا ہے انہوں نے غلطی کی ہے۔ لفظ صحابیت سے بدون ادائے حقوق صحبت کے بچھ نہیں ہوتا۔ جیسے بی بی سلمہ نے آئے خضرت سے بدون ادائے حقوق صحبت کے بچھ نہیں ہوتا۔ جیسے بی بی سلمہ نے آئے خضرت سے بدون ادائے حقوق صحبت کے بچھ نہیں ہوتا۔ جیسے بی بی سلمہ نے آئے خضرت سے بدون ادائے حقوق صحبت کے بھی اسحاب میرے ایسے ہیں جو دنیا سے جانے کے بعد پھر بچھ کوند دیکھیں گے۔ الخ (تجلیات صدافت ص ۱۸۸۳)

©علامہ وحیدالزمان انوار اللغۃ پ۲۱ص۲۰ پراس حدیث کے متعلق لکھتے ہیں:
میرا تو اعتقاد ہے ہے کہ اللہ اجعلہ ہادیا مہدیا کی حدیث (معاویہ کے حق
میر) صحیح نہیں ہے۔ جیسے امام احمداور امام نسائی نے فرمایا کہ معاویہ کی فضیلت میں
کوئی حدیث صحیح نہیں ہوئی اور اس کی عدم صحت کے قرائن ہے ہیں کہ
معاویہ ڈٹاٹیڈ نے ایسے الیے خلاف شرع کام کیے ہیں جوعین صلالت ہیں نہ
ہدایت۔مثلاً زیاد کے نسب کا الحاق ابوسفیان سے۔ ججر بن عدی کا قتل ہے بیر یو میں ٹرائیڈ نے کیا
لیے بالجبراور بہ مکروفریب بیعت کرانا۔ نقض اس معاہدہ کا جوامام حسن ٹرائیڈ نے کیا
شفاوغیرہ وغیرہ (ایضاً تجلیات صدافت ص میں)۔

کیی شیعه مجهر ڈھکوصاحب انواراللغہ پام س۱۳۵ کے حوالہ ہے مولوی وحید الزمال کی حسبِ ذیل عبارت پیش کرتے ہیں کہ:

"جناب اميرعليه السلام فرمايا كرتے تھے۔ فتم خداكى ميرى محبت اور معاويه كى

محبت دونوں مومن کے دل میں جمع نہ ہوگی۔'' (۵) نیز مولوی وحیدالز ماں لکھتے ہیں:

" بھلا ان پاک نفسوں پر معاویہ ٹاٹٹو کا قیاس کیونکر ہوسکتا ہے جو نہ مہاجرین میں سے نہ انصار میں سے۔ نہ انہوں نے آنخضرت کی کوئی خدمت اور جانثاری کی بلکہ آپ سے لڑتے رہے اور فتح مکہ کے دن ڈرکے مارے مسلمان ہوگئے۔ پھر آپ سے لڑتے رہے اور فتح مکہ کے دن ڈرکے مارے مسلمان ہوگئے۔ پھر آنخضرت مُنٹٹو کو بیرائے دی کہ علی اور طلحہ آنخضرت مُنٹٹو کو بیرائے دی کہ علی اور طلحہ اور زبیر کوئل کرڈ الیں۔" بحوالہ وحید اللغات مادہ عز (حیات وحید الزماں ص ۱۰۹)

تفضيلي شيعيت

مولوی وحید الزمان خاں صاحب کے متعلق مولا ۃ انمد عبدالحلیم صاحب چشتی لکھتے ہیں:

''افسوس حيررآ باديين امراء كى صحبت ـ دراسات اللبيب فى الأسوة الحسنة بالمجيب مولفه ملامعين صحفوى الهوفى الاااهاور شخ طوى كى مجمع البحرين كے مطالعه نے اخير عمر ميں اہل بيت سے محبت غلو كے درجه ميں پہنچا دى تھى اور تفضيلى قتم كے تسنين كا رنگ غالب آگيا تھا۔ آپ نے اس كوتبليغى انداز ميں جا بجابيان گيا ہے لكھتے ہيں:
اس مسئله ميں قديم سے اختلاف چلا آيا ہے كہ عثمان اور على والتي دونوں ميں كون الس مسئله ميں اور مجھ واسل ہيں \_ليكن شيخين كواكثر اہل سنت حضرت على والتي التي اس اور اركان دين سے كواس امر پر بھى كوئى دليل قطعى نہيں ملى نه بيد مسئله بچھا صول اور اركان دين سے كواس امر پر بھى كوئى دليل قطعى نہيں ملى نه بيد مسئله بچھا صول اور اركان دين سے كواس امر پر بھى كوئى دليل قطعى نہيں ملى نه بيد مسئله بچھا صول اور اركان دين سے كواس امر پر بھى كوئى دليل قطعى نہيں ملى نه بيد مسئله بچھا صول اور اركان دين ہے ۔ زبرد تى اس كوشكلمين نے عقا ئد ميں داخل كرديا ہے۔''

(وجيداللغات ماده عثم) (حيات وحيدالز مال عن ١٠٣) \_

ایک اورمقام پر لکھتے ہیں:
 درحضرت علی دلائٹڈا ہے تنیئں سب سے زیادہ خلافت کامستحق جانے تھے اور ہے

### وحيدالزمال كى كربلائيت

مولوی وحیدالزمان حضرت حسین کے مدفن کے سلسلہ میں لکھتے ہیں:
مرصیح قول بیہ ہے کہ آپ کا سرمبارک مدینہ طیبہ میں قبدائل بیت میں مدفون ہے
اور جسدِ مبارک بالاتفاق کر بلائے معلیٰ میں ہے۔ دمشق میں عجیب اتفاق ہوا جب
میں اس گنبد کی زیارت کو گیا تو اس کے پاس جاتے ہی واقعہ شہادت آ تکھوں میں
پھر گیا اور میں دھاڑیں مار مار کررونے لگا۔ سارے عرب لوگ جو حاضر تھے تعجب
کرنے لگے وہ میرارونا تھمتا ہی نہ تھا۔ بار بارعربی زبان میں کہتا۔ ہائے ہماری
قسمت کہ ہم آپ کے بعد پیدا ہوئے اگر اس وقت ہوتے جب آپ کر بلائے
معلیٰ میں گھر گئے تھے تو پہلے ہم آپ سے تھدق ہوجاتے پھرکوئی ملعون آپ پ
ہاتھ ڈالٹا۔ ''بحوالہ وحیداللغات مادہ درف' (حیات وحیدالزماں س ۱۱۲)

ں بیر سے ہیں. اکثر لوگوں نے سال ہجری کا شروط محرم سے رکھا ہے مگر جب سے امام حسین کی شہادت محرم میں ہوئی یہ مہینہ خوشی کانہیں رہا۔ مترجم کہتا ہے اگر سب مسلمان مل کر سال کا آغاز شوال سے کرلیں تو بہت مناسب ہوگا اور غرہ شوال سال کا پہلا دن ہو۔ اس دن خوشی کریں کھا کیں پئیں۔ محرم کا مہینہ شہادت کی وجہ سے غم کا مہینہ ہو۔ اس دن خوشی کریں کھا کیں پئیں۔ محرم کا مہینہ شہادت کی وجہ سے غم کا مہینہ ہوگیا ہے۔ دوسری قو میں سال کے پہلے دن میں خوشی اور خرمی کرتی ہیں اور مسلمان موسلمان کے پہلے دن میں خوشی اور خرمی کرتی ہیں اور مسلمان کے پہلے دن میں خوشی اور خرمی کرتی ہیں اور مسلمان کے پہلے دن میں خوشی اور خرمی کرتی ہیں اور مسلمان کے پہلے دن میں خوشی اور خرمی کرتی ہیں اور مسلمان کے پہلے دن میں خوشی اور خرمی کرتی ہیں اور مسلمان کے پہلے دن میں خوشی اور خرمی کرتی ہیں اور مسلمان کے پہلے دن میں خوشی اور خرمی کرتی ہیں۔ وحید اللغات مادہ عود (حیات وحید الزمان ص۱۱۲)۔

تغره

علامہ وحید الزمان خان صاحب نے جو کچھ حضرت معاویہ ڈاٹٹؤ کے متعلق لکھا ہے وہ واضح شیعیت ہے اس کے شیعہ خالی مجہزد ڈھکو صاحب نے ان کی عبارات کو اپنی تائید میں واضح شیعیت ہے اس کے شیعہ غالی مجہزد ڈھکو صاحب نے ان کی عبارات کو اپنی تائید میں پیش کیا ہے جس کی مساک اہل السنّت والجماعت میں کوئی گنجائش نہیں۔

© حضرت امام حسین را گائی کی شہادت اور اس کاغم منانے کا جونظریہ پیش کیا ہے۔ حتیٰ کہ وہ اسلامی سال کی ابتدا ماہ محرم کے بجائے ماہ شوال سے کرنے کی تجویز پیش کررہے ہیں یہ سوفیصد سے بھی زیادہ ان کی ماتمیت اور شیعیت کی واضح دلیل ہے۔ جس کا مذہب اہل السنّت والجماعت سے کوئی ادنی تعلق بھی نہیں ہے۔

© خلافت و امامت کے متعلق انہوں نے جو نظریہ پیش کیا ہے کہ حضرت علی ڈاٹٹؤ خلافت کے سب سے زیادہ اہل اور مستحق تھے۔ یہ بھی شیعہ نظریہ خلافت ہے۔ اور حضرت ابو بکر ڈاٹٹؤ کی خلافت کو برداشت کرنے اوراپنی خلافت کے حصول کے لیے طاقت استعال نہ کرنے کی جو وجہ انہوں نے لکھی ہے کہ اگر اس وقت تلوار نکا لتے اور مقاتلہ کرتے تو دین اسلام مٹ جاتا الخ یہی تو جیہ شیعہ علماء و مجہدین پیش کرتے ہیں۔ اور اس کو بھی امام محمد باقر کی طرف منسوب کرتے ہیں چنانچہ روایت ہے۔

عن ذرارة عن ابى جعفر عليه السلام قال ان الناس لماصنعوا اذبايعوا ابابكر لم يمنع امير المومنين عليه السلام من ان يدعوا الى نفسه الانظراً للناس وتخوفاً عليهم ان يرتد واعن الاسلام فيعبد وا الاوثان ولا يشهد وا ان لا اله الا الله و ان محمد ارسول الله وكان الاحب اليه ان يقرهم على ماصنعوا من ان يرتدوا عن جميع الاسلام الخر (فروع كافى جلاس كاب الروض ١٣٩٥ مطبوع كافئ)\_

زرارہ نے امام محمد باقر سے روایت کی ہے کہ آپ نے فرمایا کہ لوگوں نے جب (حضرت) ابو بکر کی بیعت کر لی تو حضرت علی کے لیے اپنی طرف لوگوں کو بلانے میں سوائے اس کے اور کوئی امر مانع نہ تھا کہ آپ کو اس بات کا خوف تھا کہ اگر ابو بکر کی بیعت سے ہٹا کر اپنی بیعت کی طرف بلا ئیں تو لوگ اسلام ہی ہے پھر جا ئیں گے اور بتوں کی بوجا کرنے لگ جا ئیں گے اور لا الله الا الله محمد جا ئیں گے اور ہو الله کی شہادت نہیں ویں گے ۔ اور آپ کو یہ بات زیادہ بہندتھی کہ ان کو ابو بکر کی بیعت پرقائم رکھیں اور اسلام سے بالکل مرتد نہ ہوں۔

واہ خوب - حضرت علی المرتضٰی کی حسبِ عقیدہ شیعہ کیا ہی عجیب وغریب خلافت بلافصل ہے جس کا اقرار وہ کلمہ واذان میں بھی کررہے ہیں۔ یہاں تفصیل کی گنجائش نہیں ہے ۔ بہرحال مذکورہ بالاعبارات کے پیش نظر علامہ وحید الزماں صاحب کو اہل السدّت والجماعت میں شار کرنا بہت مشکل ہے اور طرفہ یہ ہے کہ انہوں نے سنی بن کریہ عقائد زبردتی اپنی کتاب لغت میں بیان کیے ہیں ۔ اور باوجوداس کے مولا نالعل شاہ صاحب بھی مولوی وحید الزماں خال موصوف کو اکابر اہل سنت میں شار کرتے ہیں ۔ چنانچہ بعنوان: اکابراہل سنت کی آ راء نمبرسا کے تحت لکھتے ہیں:

وحيدالزمال جناب نواب وقار جنگ خان ارقام فرماتے ہیں:

ومعاوية ومن بعد هم ملوك وامراء متغلبون:

"حضرت معاویداوراس کے بعد کے حکمران بادشاہ اور متغلب امیر تھے۔"

( كنزالحقائق من فقه خيرالخلائق ص ٨ ' (استخلاف يزيدص ١٩٧)

حضرت معاویه راه شاه کی خلاف فر دِجرم مولا نالعل شاه بخاری لکھتے ہیں:

ان امور کی تنقیح جن کی وجہ ہے حضرت معاویہ پرنگیر کی گئی۔ حافظ ابن کشرر قمطراز ہیں:

وقد روی عن الحسن البصری انه کان ینقم علی معاویه اربعة اشیاء قتاله علیا. قتله حج بن عدی و استلحاقه زیاد بن ابیه و مبایعته لیزید ابنه. (البرایه والنهایة ج۸۳ ۱۳۰)

حضرت حسن بھری سے روایت ہے کہ حضرت معاویہ پر چار چیزوں کی نقمت کرتے تھے۔حضرت علی ڈٹاٹیؤ کے ساتھ جنگ کرنا اور حجر بن عدی کونل کرنا اور زیاد بن ابیہ کو اپنے باپ ابوسفیان سے لاحق کرنا اور اپنے بیٹے بزید کو ولی عہد بنانا۔(استخلاف بزیدص ۱۳۴)۔

اس کے بعد بخاری صاحب موصوف نے ان جاروں امور پرمفصل بحث کرکے حضرت معاویہ ڈٹاٹڈ کے خلاف قرار داد جرم لگادی ہے۔

مودودی صاحب بھی یہی کہتے ہیں

جماعت اسلامی کے بانی و امیر اول نے بھی لکھا ہے کہ حضرت حسن بھریؓ فرماتے ہیں:

حضرت معاویہ کے چارافعال ایسے ہیں کہ اگر کوئی شخص ان ہیں سے کسی ایک کا ارتکاب بھی کر ہے تو وہ اس کے حق میں مہلک ہو۔ ایک ان کا اس امت پر تلوار سونت لینا اور مشورے کے بغیر حکومت پر قبضہ کرلینا درآ ل حالیکہ امت میں بقایائے صحابہ موجود تھے۔ دوسرے انکا اپنے بیٹے کو جانشین بنانا حالانکہ وہ شرائی اور نشہ بازتھا۔ ریشم پہنتا اور طبورے بجاتا تھا۔ تیسرے ان کا زیاد کو اینے خاندان

میں شامل کرنا حالانکہ نبی مُلَاثِیَّا کا صاف حکم موجود تھا کہ اولا داس کی جس کے بستر پروہ بیدا ہو۔اورزانی کے لیے کنکر پتھر ہیں۔ چوشے ان کا حجر اور ان کے ساتھیوں کوتل کردینا۔ (خلافت وملوکیت ہے 171طبع اول)۔

شیعه بھی یہی کہتے ہیں

شيعه مجهر مولوي محرحسين وْ هكولكه عني :

اور یمی جارالزام علامه وحیدالزمان نے حضرت معاویہ ڈٹاٹٹؤپرلگائے ہیں۔ چنانچہ پہلے ان کی عبارت بحوالہ ' نخلیات صدافت''نقل کی جاچکی ہے۔

الجواب: مولانالعل شاہ صاحب نے البدایہ والنہایہ سے جوروایت نقل کی ہے وہ بلاسند ہے۔ حضرت حسن بھریؓ سے کون روایت کرنے والا ہے؟ معلوم نہیں۔ بیشک حضرت حسنؓ بھری ایک جلیل القدر تابعی ہیں لیکن حضرت امیر معاویہ جائٹۂ بقول مولا نالعل شاہ صاحب بھی رقیع الثان صحابی ہیں۔حضرت حسنؓ بھری ان کے خلاف بیقر ارداد کیونکر پاس کر سکتے ہیں جبکہ رسول اللہ سکا ٹیٹے کا اپنے اصحاب کے بارے میں بیار شاد ثابت ہے۔ الله الله فی اصحاب کا لاتخذو هم غرضاً من بعدی (میرے اصحاب کے بارے میں اللہ اللہ فی اصحاب کے بارے میں اللہ سے ڈرتے رہنا۔اللہ سے ڈرتے رہنا۔اللہ سے ڈرتے رہنا۔اللہ سے ڈرتے رہنا۔اللہ اللہ کے بارے میں اللہ سے ڈرتے رہنا۔اللہ سے درتے ر

﴿ امام فخرالدين رازيٌّ آيت مَنُ قُتِلَ مَظُلُومًا فَقَدُ جَعَلْنَا لِوَلِيّهِ سُطْنًا (سورة بني اسرائيل آيت سه اورجوكوكي مارا جائے مظلوم پس تحقیق كيا ہے ہم نے واسطے والی اس كے غلبہ (ترجمہ شاہ رفع الدين محدثٌ) كي فير ميں لكھتے ہيں:

وعن ابن عباس رضى الله عنهما انه قال قلت لعلى بن ابى طالب رضى الله عنه وايم الله ليظهرن عليكم ابن ابى سفيان لان الله تعالىٰ يقول ومن قتل مظلوماً فقد جعلنا لوليه ساطنا فقال الحسن والله مانصر معاوية علىٰ عَلى رضى الله عنه الابقول الله تعالى ومن قتل مظلوماً فقد جعلنا لولية سُلطنا. والله اعلم.

(تفسيركبيرجلد ۴، ال ١٩٥٧ طبع بيروت)\_

حضرت عبداللہ بن عباس والنائی سے دوایت ہے کہ آپ نے فرمایا کہ میں نے حضرت علی بن ابی طالب والنائی ہے کہا اللہ کی قسم (معاویہ) ابن ابی سقبان آپ پر ضرور غالب آ جا کیں گے کیونکہ اللہ تعالی نے فرمایا ہے کہ جوشخص مظلوم قبل ہوجائے ہم نے اس کے ولی کے لیے غلبہ بنادیا ہے اور حضرت حسن بھری نے فرمایا کہ اس آیت کی وجہ سے حضرت معاویہ حضرت علی والنہ کی مقاباتہ میں کامیاب ہوئے ہیں۔ واللہ اعلم

 خلاف اس طرح کا بیان دیا ہوجس کی بنا پرمولا نالعل شاہ ، ابوالاعلیٰ مودودی ، علامہ وحید الزمال اور مولوی محدحسین ڈھکو، حضرت معاویہ ڈاٹٹیؤ کی عظمت کو مجروح کررہے ہیں اور اگر بالفرض امام حسن بصریؓ نے ایسا فرمایا ہے تو اس سے مراد بیرہے کہ ان کامول میں حضرت معاویہ ڈاٹٹیؤ سے اجتہادی خطا سرز دہوگئ تھی۔

ا حافظ ابن کثیر محدث عمین نے بھی اپنی تغییر میں عبداللہ بن عباس ٹالٹوڈ کا بیارشاد میں عباس ٹالٹوڈ کا بیارشاد نقل کیا ہے۔ چنانچہ اسی آیت کے تحت لکھتے ہیں :

وقد اخذ الامام الحبر ابن عباسٌ من عموم هذه الآية الكريمة ولاية معاوية السلطنة انه سيملك لانه كان ولى عثمان وقد قتل عثمان مظلوماً رضى الله عنه وكان معاوية يطالب عليا رضى الله عنه ان يسلمه قتلته حتى يقص منهم لانه اموى وكان على رضى الله عنه يستمهله فى الامر حتى يتمكن ويفعل ذلك ويطلب على من معاوية ان يستمه الشام فيأبى معاوية ذلك حتى يسلمه القتلة وابى ان يبايع علياً هو واهل الشام ثم مع المطاولة تمكن معاوية و صار الامر اليه كما قاله ابن عباسٌ واستنبطه من هذه الأية الكريمة وهذا من الامر العجب الخ (تفيرابن كرم جلانالث معموع المور).

ﷺ علامہ سیدامیر علی صاحب ملیح آبادی متوفی ۱۹۱۹ء مترجم فناوی عالمگیری نے بھی اپنی تفسیر مواہب الرحمٰن میں مذکورہ آیت کی تفسیر کے تحت حافظ ابن کثیر کی مندرجہ عبارت نقل کی ہے جس کا ترجمہ انہی کی عبارت میں حسب ذیل ہے:

حضرت امیر المومنین علی کرم اللہ وجہہ ہے قا تلان عثمان وٹائٹو کا مطالبہ کرتے تھے کہ قاتلوں کو مجھے سپر دیجھے تاکہ میں ان سے قصاص لوں اور حضرت علی کرم اللہ وجہہ مہلت چاہتے تھے کہ امر خلافت میں جو فتنہ پھیل گیا ہے وہ فروہ وجائے۔ اور بات جم جائے تو ایسا کیا جائے گا۔ اور حضرت علی وٹائٹو امیر معاویہ وٹائٹو نے اس سے معاویہ وٹائٹو نے اس سے معاویہ وٹائٹو نے اس سے انکار کیا یہاں تک کہ قاتلانِ عثمان وٹائٹو کو سپر دکریں اور حضرت علی وٹائٹو کی بیعت انکار کیا یہاں تک کہ قاتلانِ عثمان وٹائٹو کو سپر دکریں اور حضرت علی وٹائٹو کی بیعت سے بھی انکار کیا اور تمام شام کے اہل اسلام ان کے ساتھ ہوگئے۔ پھر انجام کو جس طرح ابن عباس نے استعباط کیا تھا وہی ہوا کہ سلطنت معاویہ وٹائٹو پر مشقر جس طرح ابن عباس نے استعباط کیا تھا وہی ہوا کہ سلطنت معاویہ وٹائٹو پر مشقر ہوگئی اور یہ عیب بات اور عجیب استعباط کیا تھا وہی ہوا کہ سلطنت معاویہ وٹائٹو پر مشقر ہوگئی اور یہ عیب بات اور عجیب استعباط کیا تھا وہی ہوا کہ سلطنت معاویہ وٹائٹو پر مشتقر ہوگئی اور یہ عیب بات اور عجیب استعباط کیا تھا وہی ہوا کہ سلطنت معاویہ وٹائٹو پر مشتقر ہوگئی اور یہ عیب بات اور عجیب استعباط کیا تھا وہی ہوا کہ سلطنت معاویہ وٹائٹو پر مشتقر ہوگئی اور یہ عیب بات اور عجیب استعباط کیا تھا وہی ہوا کہ سلطنت معاویہ وٹائٹو پر مسلطنت معاویہ وٹائٹو پر میں اور دیے بیب بات اور عجیب استعباط کیا تھا وہی ہوا کہ سلطنت معاویہ وٹائٹو پر مسلطنت میں مسلطنت میں معاویہ وٹائٹو پر مسلطنت میں مسلطنت میں مسلطن میں میں مسلطنت میں مسلطن میں میں مسلطن میں میں مسلطن میں میں مسلطن میں مسلطن میں مسلطن میں مسلطن میں مسلطن مس

(تفييرمواهب الرحمٰن جلده ١٥ص ٩٠ مكتبه رشيد بيالا مور)

جب حضرت عبدالله بن عبال في حضرت معاويه والثين كى حكومت كااستنباط مذكوره قرآني آیت سے کیا ہے اور آپ کے نزد یک حضرت معاویہ وٹاٹٹؤ مجہد بھی ہیں تو مولانالعل شاہ صاحب کے لیے (جو فاضل دیوبند بھی ہیں) کسی طرح بھی بیہ جائز نہ تھا کہ وہ حضرت معاویہ ٹاٹیؤ جیسی ایک عظیم شخصیت کےخلاف اس طرح مفصل جرح کرتے (جس کا مظاہرہ انہوں نے اپنی کتاب ''استخلاف بزید'' میں کیاہے )۔جوشیعہ علماء ومجہزرین کا مذموم شیوہ ہے۔ ندکورہ جارالزامات میں سے ایک الزام کے متعلق شیعہ مجہد ڈھکو صاحب نے لکھا ہے کہ: ''امشورہ تخت پر قابض ہوگیا۔'' اور مودودی صاحب نے لکھا ہے: ''اور مشورے کے بغیر حکومت پر قبضہ کرلیا۔' حالانکہ بیرسب بہتان ہے۔ کیونکہ حضرت معاویہ بناٹیؤ نے حضرت حسن بناٹیؤ کی خلافت پر زبردسی قبضہ نہیں کیا تھا بلکہ انہوں نے اپنی رضامندی سے اپنی خلافت ان کے سپر دکر کے ان کی بیعت خلافت کر لی تھی۔ اور ساری عمر حضرت معاوییؓ ہے وظائف وعطیات لیتے رہے اس بنا پر اہل السقت والجماعت کا بیہ ملک، ہے کہ حضرت امام حسن رہائٹؤ کی مسلح کے بعد حضرت معاوید رہائٹؤ تمام مملکت اسلامیہ

کے برحق خلیفہ تھے۔ شکالٹی

ک مذکورہ عیارامور میں سے سب سے اہم اور مُزَلۃ الاقدام بحث بتگہ صفین کی ہے جو حضرت علی المرتضی اور حرب معاویہ ڈاٹٹؤ کے ما بین واقع ہوئی اور جس میں فریقین کی طرف سے ہزار ہا ہزار مسلمان شہید ہوئے تھے۔ رحمۃ اللہ علیم اجمعین لیکن اس کے باوجود بھی اہل السنت والجماعت کا مسلک بہ ہے کہ حضرت معاویہ ڈاٹٹؤ وغیرہ صحابہ کرام سے اس میں احتہادی خطاء سرز د ہوئی ہے۔ بین حضرت معاویہ ڈاٹٹؤ وغیرہ صحابہ کرام سے اس میں اجتہادی خطاء سرز د ہوئی ہے۔ بین حقیقتا گناہ ہے نہ فسق چہ جائیکہ کفر و نفاق اور حضرت علی المرتضی ڈاٹٹؤ نے بھی فریق ٹانی کو حقیقتا باغی نہیں قرار دیا۔ یہی وجہ ہے کہ آپ نے فریق ٹانی کے اموات کی بھی نماز جنازہ پڑھائی ہے۔ اور ان کو بھی جنتی قرار دیا ہے۔ چنانچہ روایت ہے: سئل علی عن قتال یوم الصفین فقال قتلانا و قتلا ھم فی الجنة .

سئل على عن فتال يوم الصفين فقال فتلانا و فتلا هم في الجنه . ( كنز العمال جلد ششم واقعة الصفين )

اور صفین کے قال کے متعلق حضرت علی ڈٹاٹنڈ سے دریافت کیا گیا تو آپ نے فرمایا کہ ہمارے مقتول اور ان کے مقتول دونوں جنتی ہیں۔

توجب جنگ و قال کے باوجود حضرت معاویہ ڈاٹیؤ کی طرف صرف اجتہادی خطا منسوب کی جاتی ہے اور اس پر بھی آپ اور دوسر ہے صحابہ کرام ڈیاٹیؤ ہو آپ کے جامی سخھ حسب حدیث بخاری ایک اجر کے مستحق ہیں۔ تو اس سے کم درجہ کے اختلافی امور میں یعنی استلحاق زیاد۔ استخلاف بزید اور حضرت ججر بن عدی کے قتل کے سلسلہ میں ان کوطعن و ملامت کا کیونکر ہدف بنایا جاسکتا ہے۔ حالانکہ ان میں بھی آپ نے اجتہاد سے کام لیا ہے تو یہ کتنی بری ناانصافی ہے کہ مولانا لعل شاہ بخاری حضرت امیر معاویہ ڈاٹیؤ کوایک جمہداورر فیع الشان صحابی مان کر بھی ان پر جرح وطعن میں کتے صفحات معاویہ ڈاٹیؤ کوایک جمہداورر فیع الشان صحابی مان کر بھی ان پر جرح وطعن میں کتے صفحات سیاہ کررہے ہیں۔ واللہ الہادی۔

أبيب غلطتهمي كاازاله

حضرت عبدالله بن عباس والفؤنة قرآني آيت سے حضرت معاويد والفؤك متعلق

خلافت کا جواستنباط کیا ہے اس سے بیغلط جمی نہیں ہونی جا ہے کہ پھر حضرت معاویہ ڈاٹنے کی طرف اجتہادی خطا کیوں منسوب کی جاتی ہے جبکہ ان کی خلافت بھی قرآنی آیت سے ثابت ہوتی ہے۔ کیونکہ حضرت معاویہ ڈٹاٹٹؤ کی خلافت نص قرآنی سے ثابت نہیں ہوتی بلکہ بیا یک استنباطی نکتہ ہے جوحضرت ابن عباس ٹالٹیؤنے نکالا ہے اور برعکس اس کے حضرت علی الرئضى ولافن كل خلافت خلفائے ثلثہ كى طرح آيت استخلاف اور آيت تمكين كى نص سے ثابت ہوتی ہے اورنص اور استنباط میں بڑا فرق ہے۔ نیز حضرت معاویہ ڈٹاٹیؤ کی استنباطی خلافت کا تعلق بھی حضرت علی ٹاٹٹؤ کی خلافت کے بعد کے دور سے ہے کیونکہ حضرت علی المرتضى والثنؤك دور خلافت ميں اور كونى خلافت مستحق نہيں تھا اور خود حضرت معاویہ رٹاٹنڈ نے بھی حضرت علی الرتضلی رٹاٹنڈ کی خلافت ہے کی نزاع نہیں کیا تھا بلکہ آ پ کا اور دوسرے صحابہ کرام ٹنکائٹیم کا مطالبہ صرف حضرت عثمان ذوالنورین ٹنگٹیؤ کے قاتلین سے قصاص لینے کا تھا البتہ حکمین کے فیصلہ کے بعد آپ نے اپنی خلافت کا اعلان کیالیکن اس میں حکمین سے بھی اجتہادی خطا کا صدور ہوا تھا۔ جبیبا کہ اس کی مفصل بحث خارجی فتنہ حصداق میں کردی گئی ہے۔

> حضرت معاویه رظافیٔ اور کتابت وحی مولا نالعل شاه صاحب لکھتے ہیں:

مورضین کا اتفاق ہے کہ حضرت معاویہ ڈٹاٹیڈ منجملہ ان کا تبین کے تھے جو رسالت ما ب سائیڈ کے دربار میں کتابت کے کام پر متعین تھے چنانچہ عبد المنعم خان صاحب نے مکا تیب رسول میں طبقات ابن سعد کے حوالے عبد المنعم خان صاحب نے مکا تیب رسول میں طبقات ابن سعد ج اوّل ہے بعض مکتوبات کی نشاندہ ی بھی کی ہے بحوالہ طبقات ابن سعد ج اوّل ص ۲۲۲) مشہور یہ ہے کہ وہ کا تب وی تھے جیسا کہ حافظ ابن کثیر لکھتے ہیں: معاویة ابن صخر خال المومنین و کاتب و حی رب العلمین (البدایہ والنھایہ ج کس ۱۹۷۱) حضرت معاویہ ڈٹاٹیڈ مومنوں کے مامول اور کا تب وی شھے۔''لیکن کا تب وی کا قول متفق علیہ ہیں۔ النے (التخلاف یزید ص ۱۱)۔

تبعره

اس بحث کی ضرورت ہی کیاتھی۔ہم کہتے ہیں کہ کیا حضور رحمۃ للعالمین ،امام الانبیاء والمرسلین خاتم النبیین حضرت محمد رسول الله ﷺ کے مکا تیب مقدسہ کی کتابت کرنا اور وہ بھی حضور مثلی ﷺ کے ارشاد کے تحت کیا کوئی معمولی شرف وسعادت ہے ۔
ایس سعادت ،ر ر بازو نیست

تا نہ بخشد خدائے بخشدہ

### لا اشبع الله بطنه كاطعن

مولوی مہر حسین شاہ صاحب امام نسائی کے حالات میں بُتان المحد ثین مؤلفہ حضرت شاہ عبدالعزیز صاحب محدث دہلوی نے قل کرتے ہوئے لکھتے ہیں:

ایک شخص نے پوچھا (یعنی امام نسائی سے) کہ امیرالموشین معاویہ ڈاٹٹوئے کے مناقب کے متعلق بھی آپ نے کچھ لکھا ہے؟ تو نسائی بڑاتی نے جواب دیا کہ معاویہ ڈاٹٹوئے کے لیے بہی کافی ہے کہ برابر برابر چھوٹ جا کیں۔ان کے مناقب کہاں۔ بعض لوگ کہتے ہیں کہ یہ کہ برابر برابر چھوٹ جا کیں۔ان کے مناقب بیل سوائے کہاں۔ بعض لوگ کہتے ہیں کہ یہ کہ کہ برا کہ بیل تھا کہ جھےان کے مناقب بیل سوائے اس حدیث لا اشبع اللہ بطنہ کے اور کوئی سیجے حدیث نہیں ملی۔ پھر کیا تھا لوگ ان پر ٹوٹ پڑے اور شیعہ شیعہ کہہ کر مارنا پیٹنا شروع کیا۔۔۔۔۔ کہتے ہیں کہ آپ کی وفات مکہ معظمہ جہنچنے پر ہوئی اور وہاں صفا اور مروہ کے درمیان وفن کیے گئے مناقب سارصفر ۳۰۳ھ میں پیر کے دن آپ کا انتقال ہوا۔ الخ

د صائص نسان منا قب مرصوی مترجم عرض نا شرص ۲)

شيعه مجهر وهكو

مولوی محمد حسین شیعه مجہز بھی حضرت معاویہ ڈٹاٹیؤ کے مطاعن میں بیرروایت پیش

### كرية موسة لكهة بين:

امام المل سنت نسائی (صاحب سنن نسائی) سے فضائل معاویہ والتی ایک کرنے کی استدعا کی گئی انہوں نے کہا ما اعرف له فضیلة الا لا اشبع الله بطنه: "میں ان کی کوئی فضیلت نہیں جانتا سوائے کا اشبع الله بطنه (خدااس کا پیٹ نہ جرے) کے۔ " (استیعاب ابن عبدالتر جسم اجم وغیرہ)۔ جناب رسول خدا نے کئی کام کے سلسلہ میں معاویہ کو بلانے کے لیے آ دی جھجا۔ اس نے واپس جا کرعرض کیا کہ وہ کھا یا تھا رہا ہے۔ دوبارہ جھجا پھراس نے جا کر یہی کہا۔ اس جا کرعرض کیا کہ وہ کھا یا ہالله بطنه اس بددعاء کا اثر یہ ہوا کہ کہتے ہیں بن کے دسترخوان پر سوطرت کے کھانے رکھے جاتے متھا اور وہ کھاتے کھاتے کہا تہ ترمیں کہتے۔ پیٹ تو نہیں جرالیکن منہ تھک گیا ہے۔ یہ اثر تھا اس بددعاء کا جو آ ترمیں کہتے۔ پیٹ تو نہیں جرالیکن منہ تھک گیا ہے۔ یہ اثر تھا اس بددعاء کا جو آ تحضرت نے ان کودی تھی" لا اشبع الله بطنه۔ "اللہ اس کا پیٹ نہ جرے آ تخضرت نے ان کودی تھی" لا اشبع الله بطنه۔ "اللہ اس کا پیٹ نہ جرے آ تخضرت نے ان کودی تھی" لا اشبع الله بطنه۔ "اللہ اس کا پیٹ نہ جرے (انوار اللغة مولفہ وحیدالزمان • پہرے (مجاب سے الله بطنه۔ "اللہ اس کا پیٹ نہ جرے (انوار اللغة مولفہ وحیدالزمان • پہرے)۔ (تجلیات صدائت ، سے میں اور دورہ کھا کے در انوار اللغة مولفہ وحیدالزمان • پہرے (انوار اللغة مولفہ وحیدالزمان • پہرے)۔ (انوار اللغة مولفہ وحیدالزمان • پہرے)۔ (انوار اللغة مولفہ وحیدالزمان • پہرے)۔

 رام چندر، پچهن ، زرتشت ، بده وغیره پیغیبر تھے وحیدالز مال علامہ وحیدالز مال خال لکھتے ہیں :

ولهذا ماینبغی لنا ان نجحد نبوة الانبیاء الأخرین الذین لم یذکرهم الله سبحانه فی کتابه وعرف بالتواتر بین قوم ولو کفار انهم کانوا انبیاء وصلحاء کرامچندر والجهمن و کشن جی بین الهنود وزراتشت بین الفرس و کنفسیوس وبدها بین اهل الصین و جاپان وسقراط و فیٹا غورس بین اهل و نان الخ (هدیة المهدی صداول، ۱۹۸۸ مطبوعه دهلی) "اورای وجه به ادار لیے بیجائز نہیں کہم دوسرے پیغمرول کی نبوت کا انکار کر س مطبوعه دهلی) "اورای وجه به ادار لیے بیجائز نہیں کہم دوسرے پیغمرول کی نبوت کا انکار کر س انبیاء اور صلحاء تھے۔ مثلاً رائی کتاب میں نہیں کہا اور ایک قوم کے درمیان خواہ وہ کافر ہیں مشہور ہے کہ وہ انبیاء اور صلحاء تھے۔ مثلاً رائی کتاب میں نہیں کہا اور ایک قوم کے درمیان خواہ وہ کافر ہیں اور کنفسیوں اور بیا واللہ چین اور جایان میں سراطا ورفیاً غور کی ہونا نیول میں اللہ ا

وحیدالزمال صاحب کابیعقیدہ بالکل باطل ہے کیونکہ ان شخصیتوں کی نبوت کی نفس سے ثابت نہیں۔اور بغیر اُس کے کسی شخص کو نبی تشکیم کرنا منصب نبوت سے استہزا کرنا ہے۔ بیہ ہے وحیدالزمال ساحد ب کی ذہنیت کا بگاڑ ،عبرت ،عبرت ،عبرت۔ الجواب: ① مولوی مہر حسین شاہ صاحب نے حضرت شاہ عبدالعزیز صاحب محدث کی کتاب بستان المحد ثین کے حوالہ سے میدروایت پیش کی ہے۔اور پھراحوال امام نسائی کے تحت سے الفاظ لکھے ہیں:

کہا کہ میں ان کی فضیلت میں اس کے سواکوئی حدیث نہیں جانتا۔ لااشبع الله بطنه یعنی خدااس کا پیٹ نہ بھرے۔

اس روایت کے لیے انہوں نے تہذیب الکمال ،اشعۃ اللمعات اور وفیات الاعیان کا حوالہ دیا ہے۔

اللغه انواراللغه المحتمدة هم المحتمدة هم المحتمدة المحتمدة وحيدالزمال كى كتاب انواراللغه المحتفق المديمة المحتمدة المحت

اس بددعاء کا اثر بیہ ہوا کہ ..... وہ کھاتے کھاتے آخر میں کہتے پیٹ تونہیں بھرا لیکن منہ تھک گیا ہے۔

حالانکہ بستان المحد ثین، وفیات الاعیان اشعنہ اللمعات الاستیعاب اور مرقاۃ شرح مشکوۃ للعلا مہالقاری المحد ث الحقی میں بیالفاظ بالکل نہیں ہیں اور یہاں بیہ بات بھی ملحوظ رہے کہ اگر حضرت معاویہ ڈاٹٹٹا ایے ہی بسیار خور تصقوان کے دستر خوان سے حضرت امام حسن وغیرہ حضرات نے کیوں لطف اٹھایا ہے۔ اور لاکھوں، کروڑوں رو پے ان سے بطور عطایا وظائف کیوں لیتے رہے ہیں۔ کیا جس شخص کو آنخضرت ملائٹی کی بددعا گی ہو اس کو بیائم اہل بیت اپنا محسن بناسکتے ہیں؟ عبرت عبرت عبرت۔ عبرت۔ عبرت۔

﴿ الررسول اكرم مَثَاثِينَا نِهِ حَضرت معاويد ثَاثَثُو كَ لِيهِ مِنْ ماياكه لا الشبع الله بطنه (خدا اس كا پيك نه بجرے) تو يہ بدعاء نہيں در حقیقت وعائے رحمت ہے كيونكه

حضور مَنْ الله كل ميدارشاد بهي حضرت سلمان فارس والنفي مروى يه كد:

ان رسول الله صلى الله عليه وسلم خطب فقال ايما رجل من امتى سببتُه سبّة اولعنته لعنة في غضبي فانما انا من ولد ادم اغضب كما تغضبون وانما بعثني رحمة للعالمين فاجعلها عليهم صلوة يوم القيامة \_الح (ابوداؤد جلدوم كتاب النص ١٨٥)

یعنی رسول الله مکاٹیڈ اپنے بیان میں بیفر مایا تھا کہ میری امت میں ہے جس شخص کو میں سب کروں یا اس پر لعنت کروں عصہ کی حالت میں تو بے شک میں اولا دِ آ دم میں سے ہوں جس طرح تمہیں عصه آتا ہے اسی طرح مجھے بھی عصه آتا ہے اسی طرح مجھے بھی عصه آتا ہے اور تحقیق الله تعالیٰ نے مجھے رحمت بنا کر بھیجا ہے۔ اے الله تو اس کو ان کے بیارہ تا کر بھیجا ہے۔ اے الله تو اس کو ان کے بیارہ تا کر بھیجا ہے۔ اے الله تو اس کو ان کے بیادے۔ الح

لیحے معاملہ برعکس ہوگیا۔ مولوی مہر حسین شاہ صاحب اور شیعوں نے جو حدیث حضرت معاویہ ڈاٹیڈ کومطعون کرنے کے لیے پیش کی تھی وہ ان کے لیے رحمت ثابت ہوگئی۔ اور حضور مُلٹیڈ کے الفاظ صرف آخرت میں ہی رحمت نہیں بنیں گے دنیا میں بھی ان کی تعبیر یہ نکلی ہے کہ حق تعالی نے حضرت معاویہ ڈاٹیڈ کو ایک وسیع وعریض مملکتِ مکاتبیر یہ نکلی ہے کہ حق تعالی نے حضرت معاویہ ڈاٹیڈ کو ایک وسیع وعریض مملکتِ اسلامیہ کامنفق علیہ خلیفہ بنادیا۔ جن کے ذریعہ اسلامی فقوعات کا سلسلہ پھیلتا گیا اور آپ کے بیت المال سے حضرت امام حسن اور حضرت امام حسین ڈاٹیڈ جیسی جنتی شخصیتیں مالا مال ہوتی رہیں۔ یہ ہو دوسخا کا منبع بن ہوتی رہیں۔ یہ ہو دوسخا کا منبع بن گئے۔ رضی الله عنہم اجمعین.

© استعیاب میں بیروایت جرامت حضرت عبداللہ بن عباس ڈلاٹیڈ سے مروی ہے۔
اور یہ وہی حضرت ابن عباس ڈلاٹیڈ ہیں جنہوں نے ایک قرآنی آیت سے حضرت معاویہ ڈلاٹیڈ کی خلافت کا استنباط کیا ہے۔ اگر آپ حضورا کرم مُلاٹیڈ کی خلافت کا استنباط کیا ہے۔ اگر آپ حضورا کرم مُلاٹیڈ کی خلافت کا استنباط کیا ہے۔ اگر آپ حضورا کرم مُلاٹیڈ کی خلافت کیونکر آسکتی تھی بطند کو حقیقتاً بدد عاشمیت کیونکر آسکتی تھی

وہ تو ان کو حقارت کی نگاہ ہے دیکھتے۔ان کی توجہ قرآن سے حضرت معاویہ ڈٹاٹٹؤ کی خلافت متنبط کرنے کی طرف کیونکر ہوسکتی تھی۔

حضرت معاویه را شانتهٔ از روئے حدیث جنتی ہیں

 حضرت معاویه برانتی کے فضائل تحت خودمولا نالعل شاہ بخاری لکھتے ہیں: حضرت ام حرام وللهاروايت فرماتي بين كه ايك دفعه رسول الله من كوخواب اسرّاحت ہوئے۔جاگے تو مسکرارہے تھے میں نے عرض کیا: مایضحکک یا رسول الله مَنْ اللهِ حضرت كُلِّي چيز بنِّي كا باعث بهوئي فرمايا ناسٌ من امَّتي يغزون البحر مثل الملوك على الأسرة. ميرى امت ميس ع يكه لوك جہاد کے ارادہ سے سمندر میں سوار ہوئے جیسے بادشاہ تختوں پرجلوہ کر ہوتے ہیں۔ حضرت ام حرام والله فرماتي ميں كرميں نے عرض كيا يارسول الله منظفا وعا فرما ي كمين ان ميں شامل ہوجاؤں۔آپ نے دعافر مائی اور پھرسو گئے۔تھوڑی دہر بعد بیدار ہوئے تومسرارے تھے۔ میں نے عرض کیا مایضحکک یا رسول الله حضرت كولى چيز باعث تبسم بن\_حضور نے پہلے كلمات كا اعادہ فر مايا اور ميں نے دوبارہ شرکت کے لیے دعاء کی درخواست کی۔ آپ نے فرمایا تم پہلی جماعت کے ساتھ ہو۔ (می بخاری جلداول مسمم)

نيز لكصة بين:

۱۸ میں عہد عثانی را انتخ میں حضرت امیر مرد بید را انتخ کی قیادت میں قبرص پر حملہ ہوا۔ ام حرام بھی اپنے شو ہر حضرت عبادہ بن الصامت کی رفاقت میں شریک جہاد ہوئیں ۔ فتح کے بعد واپسی پر نججر پر سوار ہونا چا ہتی تھیں کہ گر پڑیں اور شہید ہوگئیں اور اس طرح صادق ومصدوق بینجبر کی پیشینگوئی بچی ہوگئے۔ جس جہادی مہم کی جلوہ نمائی سے حضور ساق کو پہلی بارخواب میں مسرور کیا گیا تھا اس کے قائد حضرت نمائی سے حضور ساق کو پہلی بارخواب میں مسرور کیا گیا تھا اس کے قائد حضرت

امير معاويه رفالفُرُ تھے۔ (استخلاف يزيد ص١١١)

ال حدیث سے بھی حضرت معاویہ ڈھاٹئؤ کی بڑی فضیلت ثابت ہوتی ہے۔ بحری جہاد کی اوّلیت اوراس کی قیادت کا خصوصی شرف آپ کو ہی نصیب ہوا ہے۔لیکن مولا نالعل شاہ بخاری نے یہاں ایک دوسری حدیث کونظرا نداز کر دیا ہے جس سے آپ کا جنتی ہونا ثابت ہوتا ہے۔ چنانچے حضرت امّ حرام فرماتی ہیں کہ:

انها سعت النبی صلی الله علیه وسلم یقول اول جیش من امّتی یغزون البحرقد او جبوا قالت ام حرام قلت یا رسول الله انا فیهم قال انتِ فیهم" (ایناً محج بخاری کتاب الجهاد باب اقبل فی قال الرم) انهول نے رسول الله منازمین کا بیارشاد سنا کہ میری امت میں سے پہلالشکر جو سمندر میں جہاد کرے گاان کے لیے جنت واجب ہوگئ۔

طافظ الن جرعسقلاني قد او جبوا كے تحت فرماتے ہيں:

اى فعلوا فعلاً وجبت لهم به الجنة \_ (فتح البارى ٢٥ ص ٢٥)

" بینی انہوں نے ایما کام کیا کہ اس کی وجہ سے ان کے لیے جنت واجب ہوگئی۔"
اس سے ثابت ہوا کہ بید پہلالشکر جس کے قائد حضرت معاویہ رٹائیڈئی تھے سب جنتی ہیں۔ یہاں بیملوظ رہے کہ اس کے بعد کی حدیث میں مدینة قیصر پر حملہ کرنے والےلشکر کے متعلق بجائے او جبوا کے معفود گؤم کے الفاظ ہیں (اور اس لشکر کا قائد بیزید تھا) اور دونوں میں بڑا فرق ہے۔ (اس حدیث قسطنطنیہ سے بزیدی گروہ برید کے خلیفہ عادل و صالح یا خلیفہ راشد ہونے پر جو استداال کرتا ہے اس کا جواب ان شاء اللہ تعالی " کتاب خارجی فتنہ" جلد دوم میں آرہا ہے۔ یہاں اس بحث کی گنجائش نہیں ہے )۔

بہرحال جب حفزت امیر معاویہ رہائیڈاور آپ کے لئیر کے لیے دربار رسالت سے جنتی ہونے کی بشارت مل گئی تو پھران کے لیے لسانِ نبوت سے حقیقی بدوعا کیونکر نکل سکتی ہونے کی بشارت مل گئی تو پھران کے لیے لسانِ نبوت سے حقیقی بدوعا کیونکر نکل سکتی ہے۔ لہذا ثابت ہوا کہ لااشبع اللہ بطنہ سے مراد درحقیقت دعاء رحمت ہے اور بیشان

رحمة للعالمين كے مناسب ہے۔

حضرت امير معاويه والثيناك ليحضور متلفيلم كى دعا

اس عنوان کے تحت مولا نالعل شاہ بخاری حب ویل صدیث نقل کرتے ہیں:
عن النبی ﷺ انه قال لمعاویة اللهم اجعله هادیا مهدیا (رواه الرندی)
یعنی حضور سُلُیْنِی نے دعاء فرمائی اے اللہ معاویہ رُلیْنِی کو ہادی ومہدی بنادے۔'
اس روایت کو ترندی نے روایت کیا ہے اور اس کی تحسین کی یعنی بیروایت حسن
درجہ کی ہے۔ الحاصل حضرت معاویہ رُلیْنِی حضور سُلِیْنِ کے صحابی ہیں۔ فقیہ ہیں۔
حضرت ام حرام کی روایت کے اوّلین مصداق ہیں ..... اور حضور سُلِیْنِ نے ان
کے حق میں دعاء کی کہ: اے اللہ! معاویہ کو ہدایت دینے والا اور ہدایت یافتہ
بنا۔ (استخلاف بزیرص ۱۱۳)۔

(ب)علاوه ازیں بیکھاہے:

تر مذی کی روایت اللهم اجعل معاویة هادیا مهدیا اگرچه پایهٔ صحت کونهیں پہنچی تا ہم حسن ہونے کی وجہ ہے مقبول ومعتربھی ہوگی' (استخلاف یزیدص ۱۱۸)۔

تتجره

ناواقف لوگ کسی حدیث کے سیجے نہ ہونے کا یہ مطلب لیتے ہیں کہ یہ حدیث غلط ہے۔ حالانکہ راویوں کے اوصاف کے اعتبار سے حدیث کی مختلف قسمیں ہیں۔ اور فن حدیث کی مختلف قسمیں ہیں۔ اور فن حدیث کی اصطلاح میں ان کو سیجے ، حسن، ضعیف اور موضوع کہتے ہیں جن میں پہلا ورجہ سیجے کہ اصطلاح میں ان کو سیجے میں مقبول و معتبر ہوتی ہے۔ جیسا کہ زیر بحث حدیث ہے۔ بسر میں حضور رحمۃ للعلمین علی ہے اور معارت معاویہ رہا ہے گئے خود مدایت یافتہ بھی متھا ور آپ کی ہے دسرے لوگوں کو بھی ہوتا ہے کہ حضرت معاویہ رہا ہے گئے خود مدایت یافتہ بھی متھا ور آپ کی ہے دوسرے لوگوں کو بھی مہدایت نصیب ہوئی۔ اب رسول کریم علی ہی اس جامع دعاء کو سے دوسرے لوگوں کو بھی مدایت نصیب ہوئی۔ اب رسول کریم علی ہی اس جامع دعاء کو

سلیم کرتے ہوئے بھی کیا ہے بات قابل سلیم ہوسکتی ہے کہ حضور مُلَّاثِیْم نے آپ کو لااشبع الله بسلنه سے بددعا کی تھی ہر گرنہیں۔ بلکہ درحقیقت سی بھی آپ کے لیے دعائے رحمت تھی جس کی برکت سے آپ کو بیشان ملی کہ حضرت حسن راٹائیڈا ورحضرت حسین راٹائیڈ جسے مقبول بارگاہ بھی آپ کے دسترخوان سے لطف اندوز ہوتے رہے۔ رُثَالَیْدُمُ

حضرت معاویه طالغهٔ کے گھوڑ ہے کا غبار

حضرت معاویه را الله بن میارک میں مولا نالعل شاہ بخاری حضرت عبداللہ بن مبارک کا یہ شہور تول بھی پیش کرتے ہیں کہ:

حضرت معاویہ والنی جس گھوڑے پر سوار ہوکر حضور منافی کے معیت میں شریک جہاد ہوئے۔ اس گھوڑے کی ٹاپ سے اڑکر جو غبار گھوڑے کے نتھنوں میں داخل ہوا ہو وہ بدر جہا حضرت عمر بن عبدالعزیز بہتر ہے۔ تظہیر الجنان ص ۱۰ ناھیہ عن ذم معاویہ والنہا ہے والنہا یہ جلد ۸ ص ۱۳۹ سے مناویہ والنہا ہے جلد ۸ ص ۱۳۹ سے مناویہ والنہا ہے جلد ۸ ص ۱۳۹ سے مناویہ والنہا ہے۔ والنہا ہے جاس ۲۳۳ (استخلاف یزید ص ۱۱۳)۔

## امام نسائی عیشات

امام نسائی جلیل القدر محدث ہیں۔آپ کی سنن نسائی صحاحیت میں بھی شامل ہے۔
لیکن آپ نے بھی غصہ سے مغلوب ہوکر حضرت معاویہ ڈاٹٹؤ کے بارے میں لا اشبع الله
بطنه کی حدیث پیش کی تھی۔ لیکن حضرت معاویہ ڈاٹٹؤ کے مذکورہ فضائل اور رحمت
للعالمین مُلٹوئم کی دعائے خاص نے مقابلہ میں تو ان کی بات کوئی شرعی جمت نہیں ہے جس
کومولوی مہر حسبن شاہ صاحب حضرت معاویہ ڈلٹؤ کے مطاعن میں پیش کررہے ہیں اگر
کسی کتاب کی ہر عبارت جحت ہو کتی ہے تو پھر امام نسائی بھی نہیں فی سکتے۔ چنا نچیہ

اک علامہ ابن خلکان متو فی ۱۸۹۲ھ نے امام نسائی کے حالات میں اس واقعہ کا ذکر کرتے
ہوئے کھا ہے کہ:

وفی روایة اخوی مااعوف له فضیلة الا الا اشبع الله بطنک "و کان یتشیع النج (وفیات الاعیان جلداول ۲۵ کان یتشیع النج (وفیات الاعیان جلداول ۲۵ کان یتشیع النج (وفیات الاعیان جلداول ۲۵ کان فضیلت نہیں مانتا مگریہ کہ امام نسائی نے کہا کہ میں حضرت معاویہ را تا تا کہ کہ کہ حضور نے فرمایا تھا ''اللہ تیرا پیٹ نہ جمرے 'اورامام نسائی میں شیعیت تھی ''الخ کے حضور نے فرمایا تھا دیرا پیٹ نہ جمرے کی کتاب ''بستان المحد ثین 'کا جوحوالہ امام نسائی کے واقعہ میں پیش کیا ہے۔ اس میں رہی ہے کہ:

''یہ شافعی المذہب تھے۔صوم داؤدی پر ہمیشہ بیرار ہے تھے۔ بایں ہمہ کثیر الجماع تھے چنانچہ جارعورتیں آ ب کے نکاح میں تھیں اور ہر ایک کے پاس ایک ایک شب رہتے تھے۔ان کے علاوہ لونڈیاں بھی موجودتھیں الخ (بستان الحدثین ص ۱۸۹)

# صديق اكبركون بين؟ خصائص نسائى

مولوی مہر حسین شاہ صاحب نے خصائص نسائی مترجم شائع کی ہے اور مقصد بیہ ہے
کہ حضرت علی المرتضی بڑا تھڑکے فضائل و مناقب کی تشہیر کی جائے۔لیکن خصائص نسائی تو
رطب و یابس کا مجموعہ ہے۔اس میں نہ صرف ضعیف روایات ہیں بلکہ موضوع بعنی من
گھڑت بھی ہیں۔ چنانچہ حدیث نمبر ۲ یکھی ہے:

قال على انا عبدالله واخو رسوله وانا الصديق الاكبر لا يقول ذلك بعدى الاكاذب صليت قبل الناس سبع سنين.

ترجمہ:'' حضرت علی ڈٹاٹٹؤئے فرمایہ یں اللہ کا بندہ ہوں اور اس کے رسول کا بھائی ہوں اور میں صدیق اکبر ۔ میرے بعد کوئی سے بات نہ کھے گا مگر جھوٹا۔ میں نے سات برس لوگوں سے پہلے نماز پڑھی۔''

(ف) اس مدیث سے بھی معلوم ہوا کہ حضرت علی برالٹی اسلام میں سب سے مقدم ہیں کہ سات برس لوگوں سے پہلے اسلام لائے اور

نمازیر ی (خصائص نسائی مترجم بص ۸)

(ب) حدیث نمبر (2) ترجمہ: حضرت علی ڈاٹٹٹ نے فرمایا کہ میں نبی سُلٹٹٹ کے بعد اپنے سوااس امت میں کسی کونبیں جانتا کہ میرے برابر خدا کی عبادت کی ہوکہ میں نے اللہ کی نوبرس عبادت کی پہلے اس سے کہ عبادت کرے اس کی کونی اس مت میں ہے۔

کونی اس مت میں ہے۔

(ایضا خصائص نسائی جس۸)

تنجره

① حافظ ابن کثیر محدث نے بیروایت ان الفاظ میں لکھی ہے:

انا الصديق الاكبر امنت قبل ان يُؤمِنَ ابو بكر و اسلمت قبل ان بسلم."

اس پرحافظ ابن کثیر لکھتے ہیں:

هذا لايصح قاله البخارى وقد ثبت عنه بالتواتر انه قال على منبر الكوفة. ايها الناس ان خير هذا الامة بعد نبيها ابوبكر ثم عمر الخ. (البرايه والنمايي جلد ٢٠٠٠)

یدروایت سیح نہیں ہے امام بخاری نے یہی فرمایا ہے۔ اور حضرت علی ڈاٹٹؤے تواتر کے ساتھ ثابت ہے کہ آپ نے منبر کوفہ پر فرمایا تھا کہا ہے لوگو! نبی سُٹٹٹٹی کے بعداس امت میں سب سے بہتر ابو بکر ہیں بھر عمر'' الخ

(ب) دوسری روایت میں ہے کہ اندہ صلی قبل الناس بسبع سنین (کہ حضرت علی ڈلائٹؤنے سات سال لوگوں سے پہلے نماز پڑھی ہے یا نوسال پہلے نماز پڑھی ہے یا نوسال پہلے نماز پڑھی ہے)۔

اس كمتعلق ابن كثير لكھتے ہيں:

هذا لایصح من ای وجه کان روی عنه (ص۳۵۵) یعی جس وجهے جی

حضرت علی شانٹیؤ سے میدروایت لی جائے سے خیجے نہیں ہے۔

اور بیہ کتنا بڑا جھوٹ ہے کہ حضرت علی ڈٹٹٹی کو کوں سے سات سال یا نوسال پہلے اسلام لائے اور نماز بڑھی۔ حالانکہ نبی کریم طُٹٹی کی بعثت یعنی اعلان نبوت کے وقت حضرت علی ڈٹٹٹی قریباً وس برس کی عمر کے تھے۔ تو کیا آپ بعثت نبوی سے پہلے ہی ایک برس کی عمر سے تھے۔ تو کیا آپ بعثت نبوی سے پہلے ہی ایک برس کی عمر میں اسلام لائے اور نماز بڑھنی شروع کردی لاحول و لاقو ق الا باللہ. اس قسم کی بے بنیاد روایات روافض نے اپنی کتابوں میں درج کردی ہیں ۔ لیکن مولوی مہر حسین شاہ صاحب کے فزد یک بیہ پہندیدہ ہیں۔

شيعه عقيره ميں صديق اكبر

۞ امام جعفرصادق نے فرمایا:

کل مومن صدیق ''لیخی ہرمومن صدیق ہے۔'' فروط کانی جلد س کتاب الروضہ ص ۱۰۱) ﴿ حضرت علی مظالمین کے ایک طویل خطبہ میں ہے۔'

"اني النبا العظيم والصديق الاكبر" (الضاكتاب الروضي ١٥)-

"دلینی آر یا نے فرمایا کہ میں نباعظیم ہوں اور میں صدیق اکبر ہوں۔"

ا شیعه رئیس الجیتهدین علامه با قرمجلسی معجزات نبوت کے بیان میں معجز ہ نمبراس کے تحت امام جعفرصا دِق سے بیرروایت نقل کرتے ہیں کہ:

حضرت نے فرمایا: اے علی ڈٹاٹیؤئم صدیق اکبر مومنوں کے بادشاہ اور پیشوا ہو۔تم وہ دیکھتے ہو جو میں دیکھتا ہوں۔ وہ سب کچھ جانتے ہو جو میں جانتا ہوں الخ۔(حیات القلوب مترجم جلد دوم ہص۳۱)

© مولوی محرحسین ڈھکومجہ ترشیعہ نے اس قتم کی روایات پیش کی ہیں۔ (ترجمہ) اے علی! تو صدیق اکبر ہے اور تو فاروق امت ہے جوحق و باطل میں تفریق کرے گا اور تو ہی بادشاہ مومنین ہے''(حوالہ بنا بیچ المودت وغیرہ) خود امير المونين فرمايا كرتے تھے۔ انا الصديق الاكبر و انا الفاروق الاعظم صليت قبل صلوتهم "۔

(حواله ينائيج المودت وغيره " (اثبات الامامت ص ١٨٠٥)

بہرحال حضرت علی المرتضٰی و گانٹو کے صدیق اکبر ہونے کی روایات من گھڑت ہیں خواہ وہ اہل سنت کی کئی کتاب میں ہی منقول ہوں۔ حالانکہ ساری امت کا پی عقیدہ ہے کہ صدیق اکبر حضرت ابو بکر صدیق و گانٹو ہیں جو اول الخلفا ہیں۔ یرغار اور یار مزار ہیں۔ افضل البشر بعد الانبیاء ہیں۔ مولوی مہر حسین شاہ صاحب نے خصالئوں نسائی مترجم شائع کی ہے۔ اس میں اس قتم کی روایت دیکھ کرناوا قف لوگ شیعیت کا شکار ہوں گے۔ حالانکہ حضرت علی المرتضٰی و گانٹو کے خضائل و منا قب بھی بکثرت ہیں۔ جو ناصبیت کے از الہ کے حضرت علی المرتضٰی و گانٹو کے خضائل و منا قب بھی بکثرت ہیں۔ جو ناصبیت کے از الہ کے لیے کا فی ہیں۔ خدا جانے مولوی مہر حسین شاہ صاحب کیا جا ہے ہیں؟

كياست كالى كلوچ كو كہتے ہيں

ای خصائص نسائی میں حدیث نمبر ۱۰ میں حسب ذیل حدیث لکھی ہے:

عن عامر بن سعد بن ابی و قاص عن ابیه قال اَمَر معاویة سعدًا فقال ما عن عامر بن سعد بن ابی و قاص عن ابیه قال اَم مهدی که به که این ما ترجمه به که مایمنعک اَن تسبّ ابا تراب النج (ص۱۰) اس کا ترجمه به که این سعد بن ابی وقاص سے اس نے اپنے باپ سے که معاوید رفاق نے اس سے کہا کہ تو علی رفاق کو برا کیوں نہیں کہتا اور گالی کیوں نہیں معاوید رفاق نے اس سے کہا کہ تو علی رفاق کو برا کیوں نہیں کہتا اور گالی کیوں نہیں و یتااس کوالخ (ص۱۱)

یہاں مترجم نے سُبّ کامعنی گالی دینا کیا ہے جو بالکل غلط ہے۔ یہی روایت مولانا لعل شاہ صاحب نے استخلاف پزیدص ۲۲۲ پر درج کی ہے۔جس کی تشریح میں لکھا ہے کہ: مسلم ہے کہ سبّ سے مرادوہ مغلظات نہیں جسے گنوارلوگوں کی اصطلاح میں گالی کہ جاتا ہے گر بیشلیم کرنا پڑے گا کہ گنوارلوگوں کے لیے بید مغلظات استے عیب
ناک نہیں جتنے سحابہ کے لیے معمولی سب وشتم ۔ بہرحال لاتسبوا اصحابی
(الحدیث) کے تحت جوسب مہنی عنداور ممنوع ہے اس سب وشتم کا ارتکاب بڑے
اہتمام سے کیا جاتا تھا۔

بخاری صاحب نے بیشلیم کرلیا کہ یہاں سب سے مرادگالی نہیں ہے لیکن تعجب ہے کہاس کے بعد پھر بیلکھ دیا کہ:

جو َتِ منهی عنداور ممنوع ہے اس سب وشتم کا ارتکاب بڑے انتمام سے کیا جاتا تھا۔

حالانكه شتم بمعنى گالى آتا ہے چنانچہ فیروز اللغات میں لکھا ہے'' گالی گلوچ د شنام۔' اورغیاث اللغات فاری میں ہے۔شتم بالفتح دشنام۔ ''بخاری صاحب نے ایک ہی عبارت میں سب جمعنی گالی کا انکار کیا اور پھر سب جمعنی شتم لیعنی گالی کونشلیم بھی کرلیا۔ ایں چہ بوالبحبیت اور جیرت ہے کہ مولانالعل شاہ بخاری ست جمعنی گالی اور شتم پر اصرار کیوں كرتے ہيں اور روايات كا انبار لگا كرحضرت معاويه اللّٰفؤاور حضرت مغيرہ اللّٰفؤ بن شعبہ جيسے جلیل القدر صحابہ کومطعون کیوں کرتے ہیں۔اگر صحابہ کرام ٹنکٹیٹم کا معاشرہ اس فتم کا تھا کہ وہ منبررسول منافیکم پر بھی ایک دوسرے کو گالی گلوچ کرتے تھے تو پھر دین میں ان پر کیونکر اعمّادكيا جاسكما إوركيا أتخضرت مَالِينًا كل صفتِ تزكيه (حسب آيت ويزكيهم) كا يهي اثر تھا۔ كيابيان ہى حضرت معاويہ را الله كا اخلاقی كردار عالی ہے جن كے متعلق بخارى صاحب موصوف بیتلیم کر چکے ہیں کہرسول الله مالله الله ماتھ جہاد کرنے میں آپ کے کھوڑے کے نتھنوں میں جوغبار پڑا وہ بھی حضرت عمر بن عبدالعزیز جیسے خلیفہ عادل سے افضل ہے۔

بهاراسوال

ابوداؤد شریف کی حدیث پہلے پیش کر چکا ہوں کہ رسول اللہ مَثَاثِیَّا نے فرمایا:
ایما رجل من امتی سبّتُه سبّة و لعنته لعنة فی غضبی النج (کتاب السنة ص۵۵) یعنی میری امت میں ہے جس شخص کو میں سب کروں یالعن کروں غصہ کی حالت میں النج ۔

تو کیا یہاں بھی سبّ کا معنیٰ گالی گلوچ لیا جائے گا کہ نعوذ باللہ رسول رحمت سکا ایک این سے ایک سی کے لیے الکا کمین کے ایک سی الہذا یہاں حضور کی شانِ رحمۃ اللعالمین کے مناسب سبّ اورلعن کا مطلب لیا جائے گا۔ اسی طرح صحابہ کرام کے لیے اگر کہیں سبّ کا لفظ آیا ہے تو ان کی اعلیٰ شان اور مہذب ترین سوسائٹی کے مناسب اس کا مطلب لیا جائے گا۔ سب کا اطلاق معمولی رنجیدگی کے الفاظ سے لے کرگالی وشتم پر بھی ہوتا ہے۔ جیسا کہ ظلم کا اطلاق معمولی لغزش سے لے کر شرک پر بھی ہوتا ہے۔ اسی طرح صلال کا اطلاق بھول چوک پر بھی ہوتا ہے اور کفر وغوایت پر بھی چنانچے قرآن مجید میں والا المضالین سے مراد نصاریٰ وغیرہ مشرکین ہیں اور حضور سرورکا نئات محبوب خدا تُلِیُّ کے لیے بھی وو جدک صالاً آیا ہے۔ تو کیا دونوں جگہ ایک ہی معنی لیا جائے گا؟ العیاذ باللہ ہر سخن و قع و ہر کتہ مقامے دارد

دفاع ياجار خيت

مولا نالعل شاه بخاری لکھتے ہیں:

ا پس آپ اس نتیجہ پر پہنچیں گے کہ غیر صحابی کسی صحابی پر زبان طعن دراز کرنے کا محافی کی ایک دھڑ کن کے برابر نہیں کا محافی کی ایک دھڑ کن کے برابر نہیں ہوسکتی۔ حضرت معاویہ والنے کی عمر کا اکثر و بیشتر حصہ جہاد میں گزرا ہے کیونکہ آ محضور منافی کے بعد بھی حضرت ابو بکر صدیق کے زمانہ خلافت میں آپ نے

یزید بن ابی سفیان رفاتی کے ساتھ جہادی مہموں میں نہایت کامیاب اور نمایاں خدمات سرانجام دیں۔حضرت عمر فاروق،حضرت عثان ذوالنورین کے ایام میں شام کے امیر رہے اور بیس برس کے زمانہ امارت میں رعیت کے کسی ایک فرد کو اعتراض کا موقعہ نہ دیا۔ ان کی قیادت اور امارت میں بری۔ بحری جنگیں لڑی آعتراض کا موقعہ نہ دیا۔ ان کی قیادت اور امارت میں بری۔ بحری جنگیں لڑی گئیں۔ بہتی شابت ہے کہ رسول اللہ سکا اللہ سکا اللہ میں جن جن جاہدین کود کی کرمسر ور ہوئے تھے ان کے قائد اوال حضرت معاویہ رفائی تھے۔ اسی طرح انہوں کے این خواب میں کی طرف بھیجے اور بہت می فقوصات ہوئیں۔ النے زمانہ خلافت میں بے شار لئنگر مختلف علاقوں کی طرف بھیجے اور بہت می فقوصات ہوئیں۔ النے (استخلاف یزیوص ۱۳۳۹)

﴿ حضرت معاويه الثَّيْزِيز بان طعن وراز كرناممنوع ہے الح ص ٢٥٨)\_

﴿ میرے نزد کیک حضرت معاویہ ڈٹاٹٹو کا دفاع دین کی ایک اہم خدمت ہے۔ گر حضرت علی ڈٹاٹٹو کی حضرت معاویہ ڈٹاٹٹو کی حضرت علی ڈٹاٹٹو کی حشیت کو مجروح و مذبوح کرکے حضرت معاویہ ڈٹاٹٹو کی مدافعت کرنا نہ دین کی خدمت ہے نہ اہل السنت کا موقف (استخلاف یزیدص ۱۹)

تغره

حضرت معاویہ ڈاٹنڈ کے دفاع کے بارے میں بخاری صاحب موصوف نے مندرجہ عبارتوں میں جو پچھلکھا ہے وہ صحیح ہے۔لیکن انہوں نے اپنی کتاب استخلاف بزید میں اس بو پھل نہیں کیا۔ اور بجائے دفاع کے حضرت معاویہ ڈاٹنڈ پر مفصل تقید و جرح کرکے جارحیت کا ارتکاب کیا ہے۔ چنانچہ گزشتہ صفحات میں ان کی جوعبارتیں نقل کی گئی ہیں ان ہا جارحیت کا ارتکاب کیا ہے۔ چنانچہ گزشتہ صفحات میں ان کی جوعباسی اور ان کی پارٹی حضرت سے اس امر کا ثبوت ملتا ہے۔ اور یہ وہی طرزعمل ہے جوعباسی اور ان کی پارٹی حضرت معاویہ ڈاٹنڈ کے دفاع کی آڑ میں حضرت علی المرتضلی ڈاٹنڈ کے متعلق اختیار کیا ہے کہ تھلم کھلا خلیفہ راشد حضرت علی المرتضلی ڈاٹنڈ کے متعلق اختیار کیا ہے کہ تھلم کھلا خلیفہ راشد حضرت علی المرتضلی ڈاٹنڈ کے متعلق اختیار کیا ہے کہ تھلم کھلا خلیفہ راشد حضرت علی المرتضلی ڈاٹنڈ کوطعن و تنقید کا نشانہ بنایا ہے۔ چنانچہ میں نے اپنی کتاب خلیفہ راشد حصراق ل میں اسی امر کی نشاند ہی کردی ہے۔

جارحيت كانمونه

مولا نالعل شاه صاحب بخارى لكصة بين:

معاویہ ڈٹاٹنڈبن سفیان نے حضرت سعد ڈٹاٹنڈ کو حکم کیا تھا حضرت علی ڈٹاٹنڈ پر سب کرنے کا الخ۔

بھراس پرتبرہ کرتے ہوئے لکھتے ہیں کہ:

مسلم ہے کہ سبّ سے مراد وہ مغلظات نہیں جے گوارلوگوں کی اصطلاح ہیں گاں کہا جاتا ہے۔ گریہ سلیم کرنا پڑے گا کہ گنوارلوگوں کے لیے بیہ مغلظات اتنے عیب ناک نہیں جتنے صحابہ کے لیے معمولی سبّ وشتم ۔ بہرحال الانسبوا اصحابی (الحدیث) کے تحت جوسب مہنی عنہ اور ممنوع ہے ای سبّ وشتم کا ارتکاب بڑے اہتمام سے کیا جاتا تھا۔ (استخلاف پزید سلام)۔

تنجره

مولانالعل شاہ اس سے بہ ثابت کرنا چاہتے ہیں کہ رسول اللہ عناقظ نے جس سب سے منع فر مایا تھا حضرت معاویہ ڈالٹیؤ بڑے اہتمام سے ارشاد نبوی کی خلاف ورزی کرتے رہے ہیں۔ فر مایے ! بہ حضرت معاویہ ڈالٹیؤ کا دفاع ہے یا جارست اس بات کوتشلیم کرنے سے حضرت معاویہ ڈالٹیؤ کی اخلاقی اور دینی پوزیشن کی کیا حیثیت باقی رہ جاتی ہے؟

D كلصة بال

"اس روایت سے معلوم ہوا کہ مخفل معاویہ بڑاٹی کی زیبائش وآ رائش کس قسم کے عناول خوش گلو کی نواشجی سے وابستہ تھی لیکن میں بھی بھی مقدام بن معدیکرب جیسے درولیش کی تلخ نوائی مجلس کے رنگ کو پھیکا اور افسردہ کردیتی۔"(ایضا سسسس)۔

تتجره

یہ شخراور ٹھٹھا ہے یا دفاع وعقیدت؟ قبل ازیں اس روایت پرمفصل تبصرہ کیا جاچکا ہے اور بتایا ہے کہ حضرت مقدام نے بعدازاں اسی دربار معاویہ ڈلٹٹؤ سے عطیہ و انعام وصول کیا تھا۔

@ لکھاہے کہ:

حضرت معاویہ را انظر کے محبوب فرزند نے اپنے زورِ خطابت اور کمال فصاحت و بلاغت میں جہال زیاد کی مٹی پلید کی ہے وہاں اپنے شفیق باپ جواسے فداک ابی وای کہہ کر بلائیں لیتے ہیں ان کی سیاست کا بھی سارا بھرم کھول کر رکھ دیا ہے۔ (ایضاً ص ۱۵۵)

تغره

یہ جارحیت ہے نہ کہ دفاع؟ شیعیت کا یہی مزاج ہے اور مولا نالعل شاہ صاحب کیوں حضرت معاویہ ڈٹاٹٹؤ کی سیاست پر نارواحملہ کررہے ہیں جبکہ ان کے متعلق خود ریاکھ چکے ہیں کہ:

آپ نے بیں برس کے زمانہ امارت میں رعیت کے کسی ایک فرد کو اعتراض کا موقعہ نہ دیا الخ (استخلاف پزیدص ۲۴۹)۔

بیعبارت رساله ہذامیں نقل کی جانچکی ہے۔ دوبارہ ملاحظہ فرمالیں۔

الكي إلى:

صفین کی جنگ جو حضرت معاویہ رہائٹؤ نے قصاص دم عثمان رہائٹؤ سے الوی ہے۔
اہل السنّت، والجماعت کے عقیدہ کے تحت اس جنگ میں حضرت معاویہ باغی
سخے۔انہوں نے خلیفہ برحق حضرت علی رہائٹؤ کی بعناوت کرکے دم عثمان کی آٹر لی
ہے۔ (استخلاف بزید ۲۵۲۵)۔

ید دفاع ہے یا حضرت معاویہ دالتی کی نیت پر ناپاک جملہ۔ بیتک عقیدہ اہل السنت والجماعت میں حضرت معاویہ دالتی تھے لیکن آپ کی یہ بغاوت صرف صور تا تھی نہ کہ حقیقاً۔ کیونکہ آپ مجہد تھے۔ اور آپ سے اس میں خطائے اجتہادی سرزد ہوگئ تھی۔ اور جب مولا نالعل شاہ صاحب خود بھی حضرت معاویہ ڈاٹٹو کو فقیہ اور مجہد مان رہے ہیں تو بھر ان کے اخلاص کو کیوں مجروح کررہے ہیں۔ اگر نیت میں فساد ہوتو اس کو نہ اجتہاد کہہ سکتے ہیں اور نہ اس پر ایک گونہ اجر ماتا ہے اور پھر جو دوسرے جلیل القدر صحابہ اس میں حضرت معاویہ والتی کی آٹر میں حضرت علی المرتضی عضرت معاویہ والتی کی آٹر میں حضرت علی المرتضی صحابہ سے بغاوت کے مرتکب تھے؟

(ب) یہاں تو مولا نالعل شاہ صاحب حضرت معاویہ ڈٹاٹیڈ کے متعلق اپنا بینظریہ پیش کررہے ہیں کہ آپ حضرت علی ڈٹاٹیڈ سے بعاوت جا ہتے تھے لیکن پہلے بید کھ چکے ہیں کہ حضرت معاویہ ڈٹاٹیڈ نے باطل کانہیں بلکہ تن کا قصد کیا تھا۔ چنانچہ فرماتے ہیں:

اور مقاتلے میں حضرت علی ڈٹاٹیڈ حق پر تھے اور ان کے محاربین فی الحقیقت باطل پر تھے گرانہوں نے باطل کا قصد نہیں کیا تھا۔ الخ (استخلاف پریوں ۱۸۹)

یہ دونوں عبارتیں آپس میں متضاد ہیں کیونکہ اگر حضرت معاویہ ڈٹاٹھؤنے دمِ عثان ڈٹٹؤ کی آڑلی ہےتو ان کاحق کا قصد کرنا سیجے نہ رہااوراگران کاحق کا قصد کرنا سیجے ہے تو ان بردم عثان کی آڑلینے کا الزام بالکل غلط ہے۔

> آپ ہی اپنے ذرا طرز ک<sup>ا</sup> ، کو دیکھیں ہم اگر عرض کریں گے تو شکایت ہوگی

حضرت معاویہ ڈاٹٹو کی خطائے اجتہادی کی مفصل بحث میں نے کتاب خار تی فتنہ حصہ اول میں کردی ہے وہاں دوبارہ دیکھ لی جائے اور زیر نظر رسالہ میں بھی مختصراً لکھ

ديا ہے۔

(ج) مولا نالعل شاہ صاحب كابيكھنا بالكل غلط بكدابل السنت والجماعت كے

عقیدہ کے تحت انہوں نے خلیفہ برق حضرت علی ڈاٹٹؤ کی بغاوت کر کے دم عثمان ڈاٹٹؤ کی آڑ لی ہے۔'' کیونکہ بیشیعوں کا عقیدہ ہے نہ کہ اہل السنّت والجماعت کا۔ چنانچہ شیعہ مجتمد مولوی محمد حسین ڈھکونے عبارت ذیل میں یہی نظریہ پیش کیا ہے:

باتی رہے اہل صفین (معاویہ وغیرہ) تو ان کی بغاوت بھی ظاہر ہے۔ اگر اس سلسلے میں پنجیبر اسلام کا صرف یہی ایک ارشاد موجود ہوتا جو حضور نے عمار سے فر مایا تھا کہ نجھے باغی گروہ قتل کرے گا تو مدعا کے اثبات کے لیے کافی تھا۔ پھر یہ بھی تو معنوط رکھنا چاہیے کہ معاویہ بڑا تی گافت کرنے کی اہلیت بھی کب رکھتا تھا لیکن اس نے سرداری اور دنیا طلب کرنے کا ارادہ کیا۔ ایسے لوگوں کے ذریعے سے جو بالکل بے وقوف تھے اور معروف و منکر کونہیں پہنچانے تھے۔ معاویہ نے ان لوگوں کو دھوکا دیا کہ وہ وہ عثان کا قصاص لینا چاہتا ہے اس کی مید بیر کارگر ثابت ہوئی چنا نچھان لوگوں نے معاویہ کے جان و مال کی قربانیاں دیں اور اس کے ہوئی چنا نچھان لوگوں نے معاویہ کے لیے جان و مال کی قربانیاں دیں اور اس کے ہوئی چنا نچھان کو گا بن گئے۔'' (تجلیات صدافت بھی اس)۔

### مقام عبرت

مندرجہ بالا چارعبارتوں کے پیش نظر کوئی صاحب عقل وانصاف آدی یہ نہیں کہہ سکتا کہ مولا نالعل شاہ بخاری نے ان میں حضرت امیر معاویہ رٹاٹیڈ جیسے جلیل القدر صحابی کی تعریف وتوصیف کی ہے یا ان کا دفاع کیا ہے بلکہ یہی فیصلہ کرے گا کہ ان عبارات میں حضرت معاویہ رٹاٹیڈ کو تھلم کھولا استہزاء واستحفاف اور طعن و تنقید کا نشانہ بنایا ہے اور اگر یہی عبارات الٹ کر مولا نالعل شاہ صاحب پر چسپاں کر دی جا ئیں تو وہ ان سے اپنی صریح تو ہیں سمجھیں گے اور اغلب ہے کہ وہ از الہ حیثیت عرفی کا اپنی طرف سے استغاثہ دائرہ کر دیں بلکہ مولوی مہر حسین شاہ صاحب جیسے پانچویں سوار بھی اس قسم کی عبارتوں کواپنے لیے تو ہین ہی سمجھیں گے۔ کیا پھر بھی اس سے عبر ہے ہیں پارٹھی اس قسم کی عبارتوں کو اپنے لیے تو ہین ہی سمجھیں گے۔ کیا پھر بھی اس سے عبر ہے ہیں پارٹھی اس قسم کی عبارتوں کو اپنے لیے

## حضرية صديق وفاروق پرتنقيد

بعنوان "ایک شبه کاازالهٔ مولانالعل شاه بخاری لکھتے ہیں:

''سوال پیدا ہوتا ہے کہ حضرت صدیق اکبر ہٹائیؤ کی خلافت بھی بغیر مشورہ کے صرف حضرت عمر الفاروق وثاثثؤ كى بيعت سے معرض وجود ميں آئی تھی۔سواس کے متعلق عرض ہے کہ واقعی صدیق اکبر کی خلافت صرف حضرت عمر ڈاکٹنڈ کی ا جا تک اور دفعتاً بیعت سے معرض وجود میں آئی تھی۔ اس کے لیے اہل طل و عقد کی کسی مجلسِ مشاورت نے فیصلہ نہیں کیا تھا۔ اس بارہ میں حضرت عمر الفاروق كا وضاحتى بيان موجود ہے۔ سيح بخارى ميں ايك طويل روايت ہے كہ آب جب زندگی کے آخری ایام میں جج پر تشریف لے گئے وہاں ان کی ساعت میں ایک بات آئی کہ فلال شخص کہتا ہے کہ اگر عمر جائٹۂ فوت ہوجائے تو میں فوراً فلاں شخص کی بیعت کرلوں گا، پس وہ خلیفہ بن جائے گا، ابو بکر صديق والثير كى خلافت بھى اسى طرح منعقد ہوئى تھى۔ الخ (استخلاف يزيدص٥٣٣٥) اسی سلسله میں مولا نالعل شاہ مدینه منورہ میں حضرت عمر فاروق زلافیؤ کے خطبہ کا تذکرہ

''اس خطبہ میں جہاں اور چیزیں بیان کیں نہایت اہتمام سے اس امر کا تذکرہ بھی کیا۔ میں نے سنا ہے بعض لوگ کہتے ہیں کہ اگر عمر رہا ہے۔ مرات ہوئی اور بیعت کرلوں گا۔ خبر دار۔ ابو بکر کی بیعت سے دھو کا نہ کھانا وہ اچپا تک ہوئی اور پوری ہوگئی۔ وہ ابو بکر رہا ہے گئی گئیں۔ اب ابو بکر کی شخصیت تھی کہ سب کی گردنیں جھک گئیں۔ اب ابو بکر کی شخصیت کون ہو سکتا ہے۔ ہم مشورہ کے لیے جمع ہورہے تھے کہ سقیفہ بنی ساعدہ میں انصار جمع ہوئے ہیں۔ وہ خلافت کا فیصلہ کرنا چاہتے ہیں ہم نے ساعدہ میں انصار جمع ہوئے ہیں۔ وہ خلافت کا فیصلہ کرنا چاہتے ہیں ہم نے عام لیا۔ وہاں پہنچ۔ حضرت ابو بکر کے تذہر وقمل سے بات بن گئ

انہوں نے میرے اور ابوعبیدہ ڈھاٹھ کے ہاتھ پکڑے اور فرمایا کہتم ان میں سے جس کو جا ہو بیعت کر لولیکن میں نے خود حضرت صدیق اکبر ڈھاٹھ کے ہاتھ پر بیعت کر لی۔ پھرتمام لوگ ٹوٹ پڑے اور انہوں نے بھی بیعت کر لی۔

(الصّاً استخلاف يزيد ص ٥٣٣، بحواله يح بخارى جلد ثانى ص ١٠٠٩ و١٠١)

اى اى سلسلەمىل ككھتے ہيں:

"راقم السطور مكررع ض كرتا ہے كەحضرت ابو بكر دالٹنا كى بيعت كے وقت انصار موجود تضاور سعد بن عبادة کے بغیر جمع انصار نے بیعت کر لی تھی اور مہاجرین کے بعض معتمد علیہ افراد موجود تھے جنہوں نے برموقعہ بیعت کر لی تھی اور جو برموقعہ موجود نہ تھے انہول نے بھی بر مس بیعت کر لی تھی۔ البتہ حضرت علی والٹنز، حضرت زبیر والٹنڈا ورحضرت عباس والٹنڈ کے قلوب مکدر تھے کہ ہم سے بے اعتنائی برتی گئی، ہمیں مشورہ میں نہیں بلاگیا حالانکہ ہم اس امرے مستحق تھے۔لیکن حضرت عمر الفاروق ڈٹاٹٹۂ کا بیان اس بارہ میں غیرمبہم ہے کہ اگر ہم بعجلت معامله ندكرتے اورمشورہ تك معامله ملتوى كرتے تو فساد كا انديشة تفاتا ہم حضرت عمر الثانيَّةُ كوزندگى بجراس كوتا بى كاملال رہا چنانچه كلب عقور 🗨 نے انہيں زخمی کیا اور آپ قریب المرگ ہو گئے۔اصحابِ رسول مَثَاثِیْتِمْ عیادت کوحاضر ہو رے تھے۔ عم رسول حضرت عباس الليظ بھی تشریف لائے ویکھا تو حضرت عمر طالثة كومتاسف پایا- گویا کسی دہنی مشکش اور کرب و اضطراب میں ہیں۔ عرض کیا کہ امیر المومنین میرکیا جزع فزع ہے جومیں دیکھ رہا ہوں۔ آپ نے آ تحضور مَالِينًا سے حسن مصاحبت كى ہے كہ وہ آب سے راضى ہوكر كئے ہيں۔ پھر ابو بکر کی مصاحبت کی کہ وہ بھی آ پ کی حسنِ مصاحبت سے راضی ہو گئے۔

O كاشے والا كتا يعني ابولولؤ فيروز مجوى

پھر سلمانوں ہے آپ کی صحبت کا بہی حال رہا۔ اگر آپ ہم سے جدا ہوجا کیں گے۔ وہ سب آپ سے راضی ہیں۔ آپ نے فرمایا کہ ساری با تیں جوت نکی ہیں، درست ہیں۔ یہ اللہ کا احسان ہے کہ رسول اللہ منافیقی اور ابو بحر رفائی بھی سے راضی گئے۔ (ماتری من جزعی فھو من اُجلک ومن اجل اصحابک) کی تو جو بھی میری جزع دیکھ رہا ہے وہ تیری وجہ سے ہاور تیرے اصحاب کی وجہ سے ہے۔ بظاہر معلوم ہوتا ہے کہ آخری وقت جب کہ انسان کو اپنی کو تا ہیاں سامنے نظر آتی ہیں۔ امیر المومنین حضرت عمر رفائی کے وقت مسامنے اپنی صرف ایک کو تا ہی کہ انہوں نے بیعت ابو بکر رفائی کے وقت مسامنے اپنی صرف ایک کو تا ہی کہ انہوں نے بیعت ابو بکر رفائی کے وقت مسامنے اپنی صرف ایک کو تا ہی کہ انہوں نے بیعت ابو بکر رفائی کے وقت مسامنے اپنی صرف ایک کو تا ہی کہ انہوں نے بیعت ابو بکر رفائی کی مضامت کے حضرت عباس رفائی اور ان کے اصحاب علی و زبیر کو مشاور سے میں شامل نہیں کیا جس کی عذر خوا ہی وہ آخری جمعہ کی تقریر میں بھی کر کی تقریر میں مصلحت کے جس کی عذر خوا ہی وہ آخری جمعہ کی تقریر میں بھی کر کی تھے۔ جس مصلحت کے بیش نظر انہوں نے تسائل کیا وہ بمرا تب احسن ہے۔ (ایسنا ص

تعره

اسلسلہ میں مولا نالعل شاہ صاحب کی عبارت کا اکثر حصہ یہاں نقل کر دیا گیا ہے تا کہ قار ئین صحیح بخاری کی حدیث کے مضمون کو سمجھ سکیس اور کئی کواس اعتراض کا موقعہ نہ طلح کہ سیاق وسیاق کو نظر انداز کر کے کوئی غلط نتیجہ نکالا گیا ہے۔

کی پھی تھیجے ہے کہ حضرت علی المرتضلی ڈاٹٹؤڈاور حصرت زبیر اور حضرت عباس ڈاٹٹؤڈاس بات سے رنجیدہ تھے کہ ان کو مشورہ میں شامل نہیں کیا گیا لیکن حضرت ابو بکر ڈاٹٹؤڈاور حضرت عمر ڈاٹٹؤڈ بھی اس معاملہ میں معذور تھے کیونکہ حالات کے تحت معاملہ جلدی کا تھا۔ ادھر حضرت علی وغیرہ کفن و دفنِ نبوی میں مشغول تھے اور وہ خدمت بھی اہم تھی۔

حضرت سعد بن عبادہ رٹائٹۂ بھی اختلاف رکھتے تھے لیکن بعض روایات سے ثابت
 ہوتا ہے کہ انہوں نے بھی بعد میں بیعت کر لی تھی چنانچہ تاریخ طبری میں ہے:

تتابع القوم على البيعة وبايع سعد. لينى لوگول نے پردر پرحضرت صديق والله كا اور حصرت سعد في بيعت كى ۔ صديق والله كا اور حصرت سعد في بيعت كى ۔ حافظ ابن حجر هيتمي والله لكھتے ہيں:

ان الصحابه رضوان الله عليهم اجمعوا على ذلك وان ماحكى من تخلف سعد بن عبادة عن البيعة مردود. (صواعق محرد ص) صحابه كرام نے حضرت ابو بكر صديق كى خلافت پراجماع كيا اور يہ جو بيان كيا جاتا ہے كہ حضرت سعد بن عباده نے بيعت سے تخلف كيا تو يه مردود ہے۔ جاتا ہے كہ حضرت سعد بن عباده نے بيعت سے تخلف كيا تو يه مردود ہے۔ حافظ ابن حجر بيتمى نے ''صواعق محرقہ'' ميں بحوالہ نسائى وحاكم وغيره ايك اور روايت محافظ ابن حجر بيتمى نے ''صواعق محرقہ'' ميں بحوالہ نسائى وحاكم وغيره ايك اور روايت بحق نقل كى ہے جس سے حضرت سعد بن عباده كا بيعت كرنا ثابت ہوتا ہے ليكن بخوف تطويل ہم يہاں اس كوفل نہيں كرتے بہر حال راج يہى ہے كہ حضرت سعد روائين بن عباده نے بھى حضرت سعد روائين بن عباده

© مولانالعل شاہ صاحب نے سیجے بخاری کی دوروایتوں کا یہاں ذکر کیا ہے۔ جن میں سے ایک مناقب صحابہ شکالی آئے ہے۔ بن میں ہے اور دوسری کتاب الحدود باب "د جم الحدیدی فی الزنا اذا احصنت" میں ہے کیکن شاہ صاحب موصوف نے اس باب کا حوالہ نہیں دیا۔

## حضرت عمر شالتين يرافترا

مولانالعل شاہ صاحب نے حضرت عمر فاروق را النہ کے متعلق جو یہ لکھا ہے کہ:
آخری وفت جب کہ انسان کو اپنی کو تا ہیاں سامنے نظر آتی ہیں۔ امیر المومنین حضرت عمر را لائٹ کے سامنے اپنی صرف ایک کو تا ہی ہی تھی کہ انہوں نے بیعت الی عکر سامنے اپنی صرف ایک کو تا ہی ہی تھی کہ انہوں نے بیعت الی عکر سے وفت حضرت عباس اور ان کے اصحاب علی و زبیر را لائٹ کو مشاورت میں شامل نہیں کیا جس کی عذر خوا ہی وہ آخری جمعہ کی تقریر میں بھی مشاورت میں شامل نہیں کیا جس کی عذر خوا ہی وہ آخری جمعہ کی تقریر میں بھی

کر چکے تھے لیکن جس مصلحت کے پیش نظر انہوں نے تسابل کیا وہ بمراتب احسن ہے۔ (انتخلاف یزیدص ۵۳۹) نیز لکھا ہے:

تاہم حضرت عمر رہ النی کوزندگی بھراس کوتاہی کا ملال رہا۔ (استخلاف بزید ۱۵۵۵)

الجواب: ﴿ روایت بخاری کے کسی لفظ سے یہ ثابت نہیں ہوتا کہ حضرت عمر فاروق والنی کو ساری زندگی اس کا ملال رہا کہ آپ نے حضرت عباس والنی اور حضرت علی والنی وقت مشور نہیں کیا۔ آپ نے اپنے خطبہ یا مرض علی والنی وقت مشور نہیں کیا۔ آپ نے اپنے خطبہ یا مرض الموت میں یہ بات بطور کوتاہی کے نہیں بلکہ بطور اظہار واقعہ بیان فرمائی ہے۔ کیونکہ روایت میں تھرت کے کہ جب آپ نے سنا کہ:

فلال شخص کہتا ہے کہ اگر عمر رہ گائیؤ فوت ہوجائے تو میں فوراً فلاں شخص کی بیعت کر لوں گا۔ پس وہ خلیفہ بن جائے گا۔ ابو بمرصدیق کی خلافت بھی اسی طرح منعقد ہوئی تھی۔

تو آپ نے اس شخص کے نظر میر کی تر دید ضروری مجھی اور اپنے خطبہ میں ارشاد فر مایا کہ: خبر دار ابو بکر کی بیعت سے دھو کا نہ کھانا وہ اچا نک ہو کی اور پوری ہوگئ۔ وہ ابو بکر کی شخصیت تھی کہ سب کی گر دنیں جھک گئیں۔اب ابو بکر کی شخصیت کون ہو سکتا ہے۔الح (استخلاف بزیدص ۵۳۳، بحوالہ بخاری)

حضرت فاروق اعظم والتي نے تو حصرت صدیق اکبر والتی کی اچا نک بیعت کی وجہ بیہ بتائی ہے کہ حالات کے تحت ہم معذور تھے اور پھر بیھی فرمایا کہ اس طرح کی بیعت تو حضرت صدیق اکبر والتی کی عظیم شخصیت کے متعلق ہی ہوسکتی تھی کہ اس میں سب کی گردنیں جھک گئیں لیکن اس سے کوئی یہ نتیجہ نہ نکالے کہ حضرت عمر والتی کی وفات کے بعد بھی بغیر مشورہ کے کسی صحابی کی بیعت کر لینا صحیح ہوگا اور اس کو حضرت عمر فاروق والتی کی کوتا ہی اس لیے بین معذور تھے۔فوری طور پر حضرت عباس "

حضرت علی ، اور حضرت زبیر ﷺ مشورہ نہیں ہوسکتا تھا۔ اگر مشورہ کے لیے انتظار کرتے تو ابتدا میں انتخابِ خلیفہ کے سلسلہ میں ابتدا میں انتخابِ خلیفہ کے سلسلہ میں انتخابِ خلیفہ کے سلسلہ میں انتخاب کا خطرہ تھا اور کوتا ہی وہ ہوتی ہے جس میں کوئی حقیقی معذوری نہ پائی جائے۔ حالا نکہ ان حضرات کے لیے یہاں صحیح عذر در پیش تھا اور پھران کی اس رائے پر اجماع محلی قائم ہوگیا۔

🛈 اور اگر بالفرض حضرت عمر فاروق شانٹی کی کوتا ہی ہے کہ آپ نے مذکورہ حضرات سے مشورہ نہیں کیا تو ان ہے زیادہ حضرت صدیق اکبر رٹاٹیؤ کی اس میں کوتا ہی لازم آئے گی کہ آپ نے ان حضرات سے مشاورت سے قبل تنہا حضرت عمر فاروق ڈٹاٹیؤ کی رائے کو کیوں قبول فرما لیا۔ اگر ایبا ہوتا تو وفات کے وفت حضرت صدیق ا کبر ٹناٹٹؤ بھی اپنی اس کوتا ہی ہے متاسف ہوتے بلکہ سقیفۂ بنی ساعدہ میں حضرت ابوعبیدہ بن الجراح وللثنَّهُ اور انصار صحابه رَمَّالَتُهُمْ نے جو حضرت صدیق ولائنوُ کی بیعت کر لی تھی وہ بھی زندگی بھرمتاسف رہتے اور دوسرے تمام مہاجرین وانصار صحابہ ٹٹاکٹھ بھی ہمیشہ افسوس كرتے رہے كہ ہم نے بغير حضرت على شالنك كى تائيد كے بيعت ميں كيوں سبقت كى \_كيا مولا نالعل شاہ بیشلیم کرنے کے لیے تیار ہیں۔ واضح بات ہے کہ جب حضرت عمر فاروق ڈٹاٹٹؤ کی بیعت کے بعد وہاں سوائے حضرت سعد بن عبادہ کے تمام انصار نے بیعت کرلی اور جومها جرین صحابه و ہاں موجود تصانہوں نے بھی بیعت کرلی۔جیبا کہ مولا نالعل شاہ خود بھی لکھارہے ہیں اور بعدازاں مسجد نبوی میں بیعت ِ عامہ ہو گی تو اس ے تو حضرت فاروق اعظم واللي كى اصابت رائے ثابت ہوتى ہے كہ آپ كے انتخاب خلیفہ کی سب صحابہ رفنائنٹی نے تا ئید کی اور ایک قول کے مطابق حضرت علی المرتضی خالفیائے نے بھی بیعت ِ عامہ کے وفت بیعت کر لی تھی اور حضرت فاطمۃ الزہرا رہا تھا کی وفات کے بعد پھر دوبارہ بیعت کی تا کہ بعض منافقین کے اس پر دپیگنڈے کا ازالہ ہوجائے کہ حضرت على والنفؤ حضرت صديق والنفؤ كى خلافت ہے متفق نہيں۔

 قرآن مجيد كي آيت استخلاف (سورة النورع ٢) اورآيت ممكين (سورة الحج ط۲) کے وعد ہُ خداوندی کے تحت جاروں خلفائے راشدین (لیعنی امام المخلفاء حضرت ابوبكر صديق الثنيُّة، حضرت عمر فاروق الثنيُّة، حضرت عثمان ذوالنورين والثيُّؤاور حضرت على المرتضى الليُّنَّةِ) كوخلافت راشده موعوده عطا ہوئی جن میں پہلے خلیفہ راشد حضرت ابو بكر صدیق ہیں۔اللہ تعالیٰ نے اپنے وعدے کے مطابق آپ کو خلیفہ بنایا ہے اور آپ کی خلافت بلافضل کے لیے خود ہی حالات واسباب پیدا کر دیئے ہیں جن میں سے پہلا سبب حضرت فاروق أعظم ولاثني كاطرف سے سقیفه بنی ساعدہ میں آپ کوخلیفه منتخب کرنا ہے۔ بعدازاں جس کی تأئیر تمام مہاجرین و انصار صحابہ ٹٹائٹٹی نے کی ہے۔حضرت صدیق واللی کو بلا سابق مشورے کے اچا تک خلیفہ منتخب کرنا پیہ حضرت فاروق واللی کی کوتا ہی نہیں بلکہ خاص تو فیق حق ہے۔ بندہ نے مذکورہ دونوں آیات کی تشریح اپنی کتاب خارجی فتنه حصه اوّل میں کر دی ہے کاش که مولا نالعل شاہ ان دونوں آبیوں كا تقاضا اورمصداق سمجھ ليتے تو حضرت فاروق اعظم الاثنيُّة كى طرف اس فسم كى كوتا ہى کی نسبت نه کرتے۔

@ مولا نا بخاری صاحب بہ بھی لکھ رہے ہیں کہ: ''لیکن جس مصلحت کے پیشِ نظر انہوں نے تساہل کیا وہ بمراتب احسن مر''(صروری)

جب حضرت فاروق ٹرٹاٹٹؤ کے پیش نظر وہ مصلحت بمراتب احسن ہے تو پھراس احسن کوکوتا ہی کون کہدسکتا ہے۔

سخن شناس ند فاضلا خطا اینجاست

ایک اورافتر اء

اسى سلسله مين مولا نالعل شاه صاحب لكصته بين:

جب كلب عقور (يعني ابولولؤ فيروز) نے انہيں زخمی كيا اور آپ قريب الرك

ہو گئے۔اصحاب رسول مُناتِقَاعِ عيادت كوحاضر ہور ہے تھے۔عم رسول مُناتِقاع حضرت عباس والنفؤ بھی تشریف لائے دیکھا تو حضرت عمر والنفؤ کو متاسف یایا۔ گویا کسی ذبني مشكش اوركرب واضطراب مين بين عرض كيا امير المومنين بيركيا جزع فزع ہے جومیں ویکھر ہا ہوں۔ آپ نے آنحضور مَثَالِثَیْم سے تُسنِ مصاحبت کی ہے کہ وہ آپ سے راضی ہوکر گئے ہیں۔ پھر ابو بکر رٹاٹٹؤ کی مصاحبت کی وہ بھی آپ کی حسن مصاحبت سے راضی ہو گئے پھرمسلمانوں سے آپ کی صحبت کا یہی حال رہا اگر آپ ہم سے جدا ہوجائیں گے وہ سب آپ سے راضی ہیں۔ آپ نے فرمایا کہ ساری باتیں جو تونے کی ہیں درست ہیں بیاللد کا احسان ہے کہرسول الله منطق اور ابو بكر را الله بحم سے راضى ہو گئے (ما ترى من جزعى فھو من اجلك ومن اجل اصحابک) لیکن توجو کھی میری جزع و مکھرہا ہے وہ تیری وجہ سے ہاور تیرے اصحاب کی وجہ سے ہے۔ بظاہر معلوم ہوتا ہے کہ آخری وقت جبکہ انسان کوا پی کوتا ہیاں سامنے نظر آتی ہیں۔امیرالمومنین حضرت عمر ڈٹاٹھؤ کے سامنے ا پی صرف ایک کوتا ہی تھی کہ انہوں نے بیعت ِ الی بکر کے وفت حضرت عباس مالٹیکا اوران کے اصحاب علی ڈالٹھیوز بیر کومشاورت میں شامل نہیں کیا جس کی عذرخواہی وہ آخری جعد کی تقریر میں بھی کر چکے تھے لیکن جس مصلحت کے پیش نظر انہوں نے تساہل کیاوہ بمراتب احسن ہے۔" (ص۵۳۷)۔

تتمره

مولانالعل شاہ صاحب نے حضرت عمر فاروق وٹاٹٹؤ کے زخمی ہونے کی جوروایت پیش کی ہے سیجے بخاری باب منا قب عمر بن الخطاب ٹٹاٹٹؤ کی ہے جس کے ابتدائی الفاظ سے ہیں: لما طعن عمر جعل یالم فقال له ابن عباس و کانه یجزعه یا امیر المومنین النج اس روایت کا اردوتر جمہ مولوی وحید الزماں صاحب کا حب ذیل

ہے: جب حضرت عمر (خنجر سے) زخمی کیے گئے (عین نماز میں) تو بے قراری كرنے لگے۔ ابن عباس ٹائٹڈ ان كوتسلى دینے لگے۔ امیر المومنین بچھاندیشہیں ہے(تم نہیں مرو کے یا اگر مروتو فکرنہ کرنا جاہیے)تم نے تو آتخضرت مُلَاثِیم کی صحبت اٹھائی الح تیسیر الباری شرح ابنجاری جلد ۳۔ کتاب المناقب ۵۴۸)۔ مندرجه روايت مين حضرت عمر فاروق ثالثيُّ كى بيرٌ تفتكو حضرت عبدالله بن عباس بناتيُّهُ سے ہور ہی ہے نہ کہ حضرت عباس والنفؤ سے ۔ لیکن مولا نالعل شاہ صاحب نے بیاکھا ہے كه حضرت عمر والنفؤ كى مير تفتكو حضرت عباس والنفؤ سے ہوئى ہے۔ چنانچيد لکھتے ہيں: عم رسول حضرت عباس بھی تشریف لائے دیکھا تو حضرت عمر ڈٹاٹٹؤ کومتاسف پایا الح بيه ہے کھلا افتر اکد حضرت عبداللہ بن عباس ٹالٹیؤ کو حضرت عباس ٹالٹیؤ بنالیا۔ اور پھر اس بنیاد پر بینتیجہ نکالا کہ حضرت عمر ٹاٹٹؤوفات کے وفت اپنی اس کوتا ہی پرافسوس کررہے تنے کہ آپ نے حضرت عباس حضرت علی اور حضرت زبیر ٹنکٹٹی کی خلافت کے سلسلہ میں مشورہ نہ کیا۔ بیروا قعد آئی جگہ سے کے کہ ان سے مشورہ نہیں لیا گیا تھا۔ لیکن زخمی ہونے کی حالت میں حضرت عمر فاروق والٹوئؤ کی گفتگو حضرت عبداللہ بن عباس والٹوئؤے ہوئی تھی نہ کہ حضرت عباس والنفظ ہے۔ اور حضرت عمر والنفظ تو حضرت ابن عباس والنفظ سے بیفر مارہے ہیں کہ: اما ما تری من جزعی فهو من اجلک و اجل اصحابک: تم جومیری بے قراری و مکھتے ہو (وہ کوئی زخم یا تکلیف کے درد سے نہیں) بلکہ تمہاری اور تہارے ساتھیوں کی فکرے ہے الخ۔ (ترجمہ مولوی وحید الزمان)۔ اس کے حاشیہ میں مولوی وحید الزمال لکھتے ہیں:

یعنی مجھ کوئم لوگوں کی فکر ہے کہ معلوم نہیں میر ہے بعدتم پر کون ہوگا اور وہ تمہارے ساتھ کیا برتا و کرے۔ سبحان اللّٰدرعا یا پروری اورغریب نوازی۔ رٹاٹٹؤ۔

(الصّاتيسير الباري ص٥٣٩)

لیکن مولا نالعل شاہ صاحب نے چونکہ حضرت عمر بھائی کا مخاطب عم رسول حضرت عباس بھائی کو قرار دیا ہے۔ اس لیے انہوں نے روایت کے ان الفاظ (ماتری من جزعی فہو من اجلک و من اجل اصحابک) کا مصداق حضرت عباس اور ان کے اصحاب حضرت علی بھائی اور حضرت زبیر بھائی کو گھیرایا ہے اور بیا تیجہ نکالا ہے کہ حضرت عمر بھائی اس بات پر افسوس کررہے تھے کہ انہوں نے حضرت عباس بھائی اور ان کے اصحاب حضرت علی بھائی اور زبیر سے حضرت صدیق اکبر بھائی کے انتخاب میں مشورہ کیوں نہیں لیا تھا۔ انا للہ و انا الیہ د اجعون

خشت اوّل چوں نهد معمار کج تاثریا می رود دیوار کج

اب مولوی مہر حسین شاہ صاحب ہی ہے معمال کریں کدان کے فقیہ استار ایشنج نے بھی ہے جاری کی حدیث میں حضرت عباس ڈاٹٹؤ کے صاحبزادہ حضرت عبداللہ بن عباس ڈاٹٹؤ کو حضرت عباس ڈاٹٹؤ کو حضرت عباس ڈاٹٹؤ کیوں بنالیا یعنی بیٹے کو باپ قرار دے دیا۔ شارعین حدیث نے حضرت فاروق ڈاٹٹؤ کی پریشانی کی جوتو جیہات بیان کی ہیں وہ حسب ذیل ہیں:

صفرت شخ عبدالحق محدث دہلوی فرماتے ہیں:

واما آنچه می بنی توازنا شکیبائی من پس آن از بهرتست واز بهریا ران تو یعنی از جهت غم مسلمانان است که حالِ ایشان چه خوامد بود و چه خواهند کرد-" (الشعة اللمعات جلد چهارم ص ۱۵۰)۔" لیعنی (اے ابن عباس ڈاٹٹو) جو پچھ آپ میری بیقراری دکھیرے بیں تو بیآ پ کے لیے اور آپ کے ساتھیوں کے لیے ہے۔ لیعنی مسلمانوں کے فم کی وجہ سے ہے کہان کا کیا حال ہوگا۔اوروہ کیا کریں گے۔" کا علام علی قاری محدث خفی لکھتے ہیں:

من جهة انى اخاف عليكم من وقوع الفتن بينكم لماكان كا لباب ليسد المحن ومع هذا كله اخاف ايضًا على نفسي و لا امن من عذاب ربى ....وانما قال ذلک لغلبة الخوف الذی وقع له فی ذلک الوقت من خشية التقصير فيما يجب من حقوق الله اومن الفتنة بمدحهم كذا فی الفتح الباری و قال الطيبی كانه رضی الله عنه رّجع جانب الخوف علی الرجاء لما اشعر من فتن تقع بعده فی اصحاب رسول الله علی فجزع جزعًا علیهم و ترحما لهم ومن استغناء الله تعالی علی العالمین" (مرقاة شرح مشكوة جلدااص ۳۱۰)

میری بیقراری کی وجہ بیہ کہ مجھاس بات کاخوف ہے کہ تمہارے درمیان فتنے واقع ہوں گے۔ کیونکہ آپ مثل دروازہ کے تھے جومصیبتوں کوروکتا ہے اوراان سب باتوں کے باوجود مجھے اپنی ذات کا خوف ہے۔ اور میں اپنے رب کے عذاب سے مامون نہیں ہوں۔ اور آپ نے بیاس لیے فرمایا کہ آپ پراُس وقت خوف غالب تھا بوجہ اس کے کہ اللہ کے حقوق واجبہ میں ان سے تقصیر ہوگئ ہو بوجہ لوگوں کی مدح کے فتنہ میں مبتلا ہونے سے ایسا ہی فتح الباری میں ہے۔ اور طبی کہتے ہیں گویا کہ بہ نبست امید کے آپ پرخوف کا رجحان غالب تھا کیونکہ آپ ان فتنوں کو سمجھ رہے تھے۔ جو آپ کے بعد اصحاب رسول اللہ منا الحقیامیں واقع ہونے والے تھے۔ لہذا آپ ان کی وجہ سے بقراری ظاہر کررہے تھے اور بیا آپ کی ان پر رحمت کی وجہ سے تھا۔ آپ کی بیہ پریشانی اس وجہ سے بھی تھی کہ اللہ تھا گی تھا کی کہ اللہ تھا گی تھا تھا کے بیاز ہے (جو چاہے کر سکتا ہے)۔

® حافظ ابن حجر عسقلانی بھی فرماتے ہیں:

اى من جهة فكرته فيمن يتخلفه عليهم اومن اجل فكرته في سيرته التي سارها فيهم وكانه غلب عليه الخوف في تلك الحالة مع هضم نفسه وتواضعه لربه. " (فق البارى جلاه فتم ٣٣٠) \_

لینی آپ اس فکر کی وجہ سے پریشان تھے کہ س کوان پر خلیفہ بنا کیں یا آپ نے

جس طرح ان میں خلافت کا کام کیا ہے اس کی وجہ سے فکر مند تھے۔ گویا کہ اس حالت میں آپ پرخوف غالب تھا بوجہ کسرنفسی کے اور بوجہ اپنے رب کے سامنے تواضع اور عاجزی کرنے ہے۔

حافظ بدرالدين عينى محدث لكصة بين:

ای جزعی من اجلک و اجل اصحابک قال ذلک لماشعر من فتن تقع بعده" (عرة القاری جلد ۱۱ اص ۲۰۰۰)۔

لیعنی میری بیقراری آپ کی وجہ سے اور آپ کے ساتھیوں کی وجہ سے ہے۔ آپ نے بیاس لیے فرمایا کہ ان فتنوں کو سمجھ رہے تھے۔ جو آپ کے بعد واقع ہونے والے تھے۔

ایک اہم نکتہ

مولانالعل شاہ بخاری نے انتخاب خلیفہ کے سلسلہ میں مشاورت کی ضرورت کے سلسلہ میں جوآیات واحادیث پیش کی ہیں وہ نفسِ خلافت کے بارے میں ہیں۔اسی لیے اہل السقت والجماعت كا يعقيده ہے كہ خلافت وامارت كا مسئلہ فروعى ہے نہ كہ اصولى۔
ليكن خلفائے اربعة اس سے متنتیٰ ہیں بعنی ان کے ليے مشورہ ضروری نہیں تھا۔ كيونكہ ان كی خلافت بوجہ اقتضاء النص قرآن سے ثابت ہے اور اللہ تعالیٰ نے بلاا ظہار نام انہی كوخليفہ بنانے كا وعدہ فرمايا ہے۔ آيتِ استخلاف اور آيتِ تمكين ميں موعودہ خلفاء كی علامات و صفات جو ذكر فرمائی ہیں ان كا مصداق صرف يہی چاريار ہیں۔ عالم اسباب میں گوان جاروں خلفاء كا انتخاب مختلف طريق سے ہوا ہے ليكن بيسب اللہ تعالیٰ كے ارادہ كے تحت ہور ہاتھا۔

حضرت نانوتوى تيناللة كاارشاد

چنانچہ ججۃ الاسلام حضرت مولانا محمد قاسم نانوتوی بانی دارالعلوم دیوبند قدس سرہ آیت استخلاف کی تشریح کرتے ہوئے لکھتے ہیں:

اس سے ثابت ہوا کہ تسلط اہل اسلام اور تمکین دین بیندیدہ اور ا الہ خوف اور تبدیلی امن جو بچھ تھاسب کا سب اصل میں انہیں جاریاں کے لیے تھا۔ تبدیلی امن جو بچھ تھاسب کا سب اصل میں انہیں جاریاں کے لیے تھا۔

(مدية الشيعة ص٥٦- بيرحواله خارجي فتنه حصداة ل ص٥٨٠ يرجمي ملاحظه فرماليس)

خلاصہ بیہ کہ ان جاریار گی خلافت مشورہ کی مختاج نہیں ان کے لیے مشورہ ضروری نہیں تھا۔ بیرب العالمین کا اپنا کام تھا کہ قرآنی وعدہ جس صورت میں جاہے بورا کروے۔ اسی بنا پر حضرت شاہ ولی اللہ محدث دہلوی (متوفی ۲۱ کا اھ) نے ان خلفائے اربعہ کی خلافت کو اصول میں شارفر مایا ہے۔ چنانچے کھتے ہیں:

لاجرم نورتوفیق اللی در دل این بنده ضعیف علی رامشروح ومبسوط گردانیدتا آئکه بعلم الیقین دانسته شد که اثبات خلافت این بزرگواران اصلے است از اصول دین تاوقتیکه این اصل رامحکم نگیرند بیج مسئله از مسائل شریعت محکم نشود الح \_ لهذا توفیق اللی کی روشنی نے اس بند و ضعیف کے دل میں ایک علم پیدا کیا جس سے یقین

کے ساتھ معلوم ہوا کہ خلافت ان بزرگوں کی ایک اصل ہے اصول دین ہے۔ جب تک لوگ اس اصل کو مضبوط نہ پکڑیں گے کوئی مسکہ مسائل شریعت نے مضبوط نہ ہوگا۔ الخ

(ازالة الخفاء عن خلافة المخلفاء مترجم حصداول ١٥٥) ترجمه امام المل سنت مولا ناعبدالشكور لكھنوئ)

ال كے بعد حضرت شاہ ولى الله محدث وشلف نے مسئلہ خلافت پر مفصل بحث كى ہے
اور آیت استخلاف اور آیت تمكین كامصداق انہى خلفائے اربعہ (جاریار ا) كوفر اردیا ہے۔
خلاف من لق ھالائن مرار العلی ا

خلافت ِصديقي رثالثُمُةُ اور مولا نالعل شاه

مولا نالعل شاه صاحب اس انتخاب خليفه كي بحث مين لكصتر بين:

راقم السطور كهتا ہے كه رحمت خداوندى نے وشكيرى كى۔ امت صديق اكبر ولائيَّة كى بيعت پرمتفق ہوگئ۔ اگر بالفرض ان پرامت متفق نہ ہوتی اور بيعت خلافت كى بيعت پرمتفق ہوگئ۔ اگر بالفرض ان پرامت متفق نہ ہوتی اور بيعت خلافت كے ليے وہ تلوار اٹھاتے تو وہ بھى يقيناً ملوكيت ہوتی ۔ خلافت راشدہ نہ ہوتی ۔ ولكن ليقضى الله امراً كان مفعولا. وعدالله الذين امنوا منكم وعملوا الصلحت ليستخلفهم فى الارض كا وعدہ اللہ تعالی نے سچا كرديا۔ النح (استخلاف يزير، ص٥٣٣)

تغره

© جب آپ خود بہ لکھ رہے ہیں کہ رحمت خدادندی سے امت صدیق اکبر ڈٹاٹیڈ کی بیعت پر متفق ہوگئ تو اس اتفاق امت کی بنیاد تو حضرت فاروق اعظم بڑٹاٹیڈ کی تدبیر ہی تھی جس کے اندر رحمتِ خداوندی کارفر ماتھی پھران کی اس تدبیر کوکوتا ہی کیونکر قرار دے رہ ہیں جس کے اندر رحمتِ خداوندی کارفر ماتھی پھران کی اس تدبیر کوکوتا ہی کیونکر قرار دے رہ ہیں جس کی وجہ سے حضرت فاروق ڈٹاٹیڈ ساری عمر افسوس کرتے رہے کیا رحمت خداوندی کا ظہور بھی باعث افسوس ہوا کرتا ہے؟

ا اكرات كا نظريد بالفرض محيح مان ليا جائے تو پھر حضرت على المرتضى والليك كى

خلافت کوراشدہ کیونکر کہہ سکتے ہیں جبکہ آپ کی بیعت پر امت کا اتفاق نہیں ہوا۔لیکن باوجوداس کے آپ نے بیش کردہ باوجوداس کے آپ نے اپنی خلافت کے تحفظ کے لیے تلوار اٹھائی تو آپ کے پیش کردہ اصول کے تخت کیا حضرت علی المرتضٰی ڈاٹٹو کی خلافت ملوکیت نہ ہوگی؟ بیہ بھی ملحوظ رہے کہ ہمارے نزدیک تو چونکہ حضرت علی المرتضٰی ڈاٹٹو کی خلافت بھی خلفائے ثلثہ کی طرح قرآن کی موعودہ خلافت راشدہ ہے اس لیے امت کے عدم اتفاق سے اس پراٹر نہیں پڑتا۔

© يبى مولا نالعل شاه صاحب جوامام الخلفاء حضرت ابوبكرصد ایق ولانیو كی خلافت كا ذکر بالفرض کے طور بركر کے ایک ضابطہ پیش كرر ہے ہیں۔ جب حضرت علی المرتضلی ولائیو كی خلافت كا تذكره كرتے ہیں اوران روایات كا جواب دیتے ہیں (جن سے ثابت ہوتا ہے كہ حضرت علی ولائیو کے گروہ کے لوگ آپ كا حكم نہیں مانتے تھے اى ليے آپ ان سے مالیوس رہنے تھے۔ (اوراس بات كا ثبوت نہج البلاغة میں حضرت علی المرتضلی کے خطبوں سے مالیوس رہنے تھے۔ (اوراس بات كا ثبوت نہج البلاغة میں حضرت علی المرتضلی کے خطبوں سے بھی ماتا ہے اور روضہ كافی ص ۲۹ مطبوعہ نولکٹو رکھنو کے ایک مفصل خطبہ سے بھی ظاہر ہے) تو لکھتے ہیں كہ:

## ہمارا سوال

حضرت صدیق اکبر ڈٹاٹٹئ قرآن کے پہلے موعودہ خلیفہ راشد ہیں اور حضرت علی المرتضلی شائٹئ چو تھے موعودہ خلیفہ راشد ہیں۔ اگر حضرت علی المرتضلی شائٹئ پر امت متفق نہیں المرتضلی شائٹئ پر امت متفق نہیں ہوئی اور جنگ جمل اور جنگ صفین تک نوبت پہنچی۔علاوہ ازیں آپ کا اپنا گروہ بھی آپ

کی نافر مانی کرتا تھالیکن باوجوداس کے آپ کی خلافت راشدہ میں اس سے کوئی فرق نہیں پڑتا۔ تو حضرت صدیق اکبر ڈاٹیئ کی خلافت پراگر امت متفق نہ ہوتی تو آپ کی خلافت کو خلافت کو خلافت راشدہ کی بجائے ملوکیت قرار دیا جاتا۔ فرمائے کیا بیا ہے پیش کردہ ضابط کے باوجود حضرت علی المرتضی ڈاٹیئ کی ناجائز طرفداری نہیں ہے؟ آخر بیفرق کیوں؟ کیا آپ حضرت علی المرتضی ڈاٹیئ کوخدا کا نامزد خلیفہ تو نہیں قرار دیتے؟ اور اس تحقیق کی روشی میں مولوی مہر حسین شاہ صاحب ہی بتا کیں کہ کیا آپ کے پاس ناپ تول کے دودو پیانے تو نہیں بیس بیں ایک حضرت صدیق اکبر ڈاٹیئ کے لیے اور دومراحضرت علی المرتضی ڈاٹیئ کے لیے؟

طعن صحابه كرام ثنائثة كاوبال

اصحاب رسول کریم مَنَّاقِیَّمُ اگر چه معصوم نہیں لیکن اسلام قبول کرنے کے بعد ان کی اکثریت محفوظ ہے اور بعض صحابہ ریکائی ہے جوشاذ و نا در بعض گنا ہوں کا صدور ہوا ہے اس پر ان کوتو بہ کی تو فیق نصیب ہوئی ہے اور انکا خاتمہ کامل ایمان پر ہوا ہے۔ ان کواس جہان میں د ضبی اللہ عنہم و رضوا عنہ کی ابدی سند ملی ہے اور تمام صحابہ ریکائی آخرت کے عذا ب سے مامون ہوں گے۔ © چنانچے حق تعالی فرماتے ہیں:

يَوُمَ لَايُخُزِى اللّٰهُ النَّبِيَ وَالَّذِيْنَ امَنُوا مَعَهُ نُورُهُمُ يَسُعَى بَيُنَ اَيُدِيُهِمُ وَبِايُمَا نِهِمُ.

حضرت شاہ عبدالعزیز بھنائی محدث دہلوی اس آیت کے ترجمہ وتشری میں لکھتے ہیں:

یعنی قیامت کے دن نہیں رسوا کرے گا اللہ نبی اور ان لوگوں کو جو ایمان لائے ، ان

کے ساتھ ان کا نور ہوگا کہ دوڑے گا سامنے ان کے اور دا ہنے ان کے ۔

یہ اس بات کو جماتا ہے کہ ان کو آخرت میں کچھ عذاب نہ ہوگا اور بعدوفات

پیغیبر سکا گھیا کے نور ان کا نہ مٹے گا نہ زائل ہوگا۔ اور اگر نور حبط (ضائع) ہوجائے

ورجاتا رہے تو قیامت میں کیونکر ان کے کام آئے۔

اور جاتا رہے تو قیامت میں کیونکر ان کے کام آئے۔

(تحفه اثناعشريه مترجم جلد ثانی ص۲۰۳)

حضرت مدنى وشاللة كاارشاد

شیخ الاسلام حضرت مولانا سید حسین احمد صاحب مدنی پیشیا اس آیت کے تحت رماتے ہیں:

حضرت مجدو كاارشاد

حضرت مجددالف ثانی امام ابن تزم (متوفی ۴۵۷ه م) کے حوالہ سے لکھتے ہیں:
الصحابة کلهم من اهل اجنته قطعاً ''تمام صحابہ قطعاً جنتی ہیں'
(رسالہ ردالروافض ۱۲۸۵) نیز ملاحظہ ہوالفصل فی الملل والنحل جہم بص ۱۲۸۸)۔
بہرعال جو شخص حضرت امیر معاویہ ڈاٹٹو کو صحابی مانتا ہے اس آیت کے تحت اس کا
یہی عقیدہ ہونا چاہیے کہ حضرت معاویہ ڈاٹٹو بھی سید ھے جنت میں جا کیں گے اور دوز خ
کی آگان کو چھو بھی نہیں سکتی۔

ا حضور خاتم النبين مَنْ الليِّم نه سے فرقوں میں ہے ایک فرقد کوناجی قرار دیا ہے لیمن

جہنم سے نجات پانے والا تو یہ وہ مسلمان ہیں جو ما انا علیہ و اصحابی کا مصداق ہیں یعنی وہ رسول اللہ علیہ کی سنت (طریقہ) کے علاوہ اصحابِ رسول علیہ کی طریقہ کو بھی مانے والے ہیں۔اس ارشاد رسالت سے تمام صحابہ کرام کا معیار حق ہونا ثابت ہو گیا۔ تو جب مابعد کی امت کے دوسرے مسلمان با تباع صحابہ نجات پانے والے ہیں تو صحابہ کرام فٹائٹ کے متعلق گوئی مسلمان یہ برظنی نہیں رکھ سکتا کہ ان کو جہنم کا عذاب بھی ہوگا (خواہ کسی ورجہ میں بھی ہو)۔

﴿ خود نِی کریم مَثَانِیْم نِے مابعد کی امت کواپنے صحابہ ٹھائیٹم پرطعن کرنے ہے منع فرمادیا۔ چنانچہ ارشادفر مایا:

الله الله فی اصحابی الانتخذو هم غرضاً من بعدی فمن احبهم فبحبی احبیهم ومن آذاهم فقد آذانی ومن آذانی فقد آذانی ومن آذانی فقد آذانی ومن آذانی فقد آذانی ومن آذانی فقد آذی الله ومن آذی الله فیوشک ان یاخذه. (مشکرة شریف) الله سے ڈرو۔اللہ سے ڈرومیرےاصحاب کے معاملہ میں۔ان کواپئی ندمتوں کا نشانہ مت بناؤ۔ جس نے ان سے مجبت کی تو میری محبت سے ان سے محبت کی اور جس نے ان کومبغوض رکھا اور جس نے ان کو جس نے ان کو ان یت دی تو مجھوض رکھا اور جس نے ان کو ازیت دی تو مجھوکواذیت دی اس نے اللہ تعالی کو اذیت دی تو مجھوکواذیت دی اس نے اللہ تعالی کو اذیت دی۔ عقریب اللہ تعالی اس کو پکڑ لے گا۔

رحمۃ للعالمین مُلَاثِیْم کا بیارشاداہے تمام اصحاب کے بارے میں ہے جس میں تمام صحابہ پرطعن و جرح کرنے سے منع فرمادیا ہے جس میں ہرفتم کی تنقیص وتو ہین ہمسنحرو استہزاءشامل ہے۔

مسلك ابل السنت والجماعت

الى فتم كى آيات واحاديث كى روشى مين الل السنّت والجماعت كاليم تفق عليه مسلك

ہے کہ سی صحابی پر بھی تنقید وجرح اور طعن واستہزاء جائز نہیں ہے۔ چنانچہ:

① ابوزر عدرازی فرماتے ہیں:

اذا رأيت الرجل ينقص احداً من اصحاب رسول الله على فاعلم انه زنديق الخ (الاصابة في تمييز الصحابة جلداوّل مؤلفه حافظ ابن حجرعسقلاني) -

جب تم کسی آ دی کو دیکھو کہ وہ رسول اللہ مٹالٹیٹی کے اصحاب میں سے کسی کی تنقیص کرتا ہے تو جان لو کہ وہ زندیق ہے۔الخ

﴿ محقق ابن ہام حنفی اور علامہ ابو الشریف شافعی ﷺ مسائرہ اور اس کی شرح مسامرہ میں فرماتے ہیں:

واعتقاد اهل السنة والجماعة تزكية جميع الصحابة رضى الله عنهم وجوبا باثبات العدالة لكل منهم والكف عن الطعن فيهم والثنآء عليهم كما اثنا الله سبحانه وتعالى عليهم اذ قال كُنتُم خَير أُمَّةٍ أُخُرِجَتُ لِلنَّاسِ وَقال تعالىٰ وَكَذَالِكَ جَعَلَنْكُمُ أُمَّةٌ وَسَطًا لِتَكُونُوا شُهَدَآء عَلَى النَّاسِ الخ:

اہل السنّت والجماعت کاعقیدہ تمام صحابہ رہی گئی کے وجوب تزکید کا ہے کہ ان سب
کی عدالت مان لی جائے اور ان میں طعن کرنے سے روکا جائے اور ان کی الیم ثنا
اور صفت کی جائے جیسی کہ اللہ تعالی نے کی ہے۔ اللہ تعالی فرما تا ہے۔ جتنی امتیں
لوگوں کے لیے بنائی گئی ہیں ان میں تم سب سے بہتر ہوا ور فرما تا ہے ہم نے تم کو
متوسط بنایا ہے تا کہتم لوگوں پر گواہ بنو۔ الخ (ایضاً مودودی عقائداور دستور کی حقیقت)

چونکہ صحابہ کرام مخالفہ میں حضرت معاویہ رٹالٹھ کی شخصیت اہم ہے آپ مجہد بھی ہیں اور کا تب وحی وفرامین نبوی بھی۔ امام حسن رٹالٹھ کی صلح کے بعد آپ 19/19 سال وسیع ترین مملکت اسلامیہ کے سربراہ رہے۔ کفر کی طاغوتی طاقتوں کو زیر و زبر کرکے رکھ دیا۔ تو ایسے جلیل القدر صحابی پرکون اہل فہم مسلمان زبان طعن دراز کرسکتا ہے۔ اسی بنا پرخصوسی

طور پرعلامه شهاب الدین خفاجی میشد نسیم الریاض شرح الشفاء قاصی عیاض محدث میشد. فرماتے ہیں:

من یکون یطعن فی معاویة فذاک من کلاب الهاویة. لعنی جوشخص حضرت معاویه طالتهٔ پرطعن کرتا ہے وہ دوزخ کے کتوں میں سے ایک کتا ہے۔

اوریبی حوالہ بریلوی مسلک کے پیشوا مولا نا احمد رضا خاں صاحب مرحوم کی کتاب احکام شریعت حصہ اوّل ۵۵ پرمنقول ہے۔

> سنّی ، شیعه اور خارجی کون ہیں (حضرت مجد دالف ثانی رُمُلك ) امام ربانی حضرت مجد دالف ثانی قدس سرہ فرماتے ہیں:

() پی محبت حضرت امیر شرط تسنن آمد و آئکه این محبت ندارداز اہل سنت خارج گشت وخارجی نام یافت ( مکتوبات امام ربانی جلد دوم مکتوب نمبر ۱۳۳) اہل سنت ہونے کے لیے حضرت امیر لیعنی حضرت علی المرتضلی ڈاٹٹو کی محبت شرط ہے اور جو محض میر محبت نہیں رکھتا وہ اہل سنت سے خارج ہوگیا اور خارجی نام یایا۔

(بیرحواله کتاب خارجی فتنه حصه اوّل ص ایم برجمی منقول ہے)۔

@ فرماتے ہیں:

عدم محبت الل بیت خروج است و تبری از اصحاب رفض و محبت الل بیت با تعظیم و تو قیر جمیع اصحاب کرام تسنن (ایشاً مکتوبات جلد دوم مکتوب نمبر ۱۳) "الل بیت کی محبت کا نه ہونا خار جمیت اور اصحاب سے بیزاری رفض و شیعیت اور محبت الل بیت باوجود تمام صحابہ کرام کی تعظیم و تو قیر سنیت ہے۔

حضرت مجد دالف ثاني عينية نے سنيت \_ رافضيت اور خارجيت كى كتنى جامع تعريف

فرمائی ہے۔ ہرستی مسلمان کاعقیدہ وعمل اس کے مطابق ہونا جا ہیے۔ مولا نالعل شاہ بخاری اور مہر حسین شاہ صاحب بخاری خوب غور وفکر کرکے استخلاف یزید اور کھلی چٹھی کے مندرجات کواس کسوٹی پر پر کھ کرخود ہی فیصلہ کرلیں۔ مندرجات کواس کسوٹی پر پر کھ کرخود ہی فیصلہ کرلیں۔ ہم اگر عرض کریں گے تو شکایت ہوگی واللہ الھادی

حضرت معاويه رنائفة كادفاع

بندہ عاجز نے ''خارجی فتنۂ' حصہ اول ص ۵۷۱–۵۷۳ پر بعنوان: ''دفاع خلفائے راشدین' حضرت علی الرتضلی ڈاٹنڈ کی خلافت کے متعلق لکھا ہے کہ:

اسی اصول کے تحت اگر کوئی مخص دور خلافت مرتضوی میں (ازروئے سیاست و خلافت) حضرت امير معاويه طالفؤ كي برتري كا قائل ہوگا تو ہم حضرت على الركضني والتفيُّة اور ان كي موعوده خلافت كا ابنا مُرجى فريضه بجھتے ہوئے بورا بورا دفاع كريں گے۔ حالانكہ خلفائے اربعة كى مذكورہ خلافت ميں حضرت معاويہ طالنيَّة شر یک جھی نہیں ہیں۔اوراس میں کوئی اشتباہ بھی واقع نہیں ہوسکتا۔البتہ یہاں بھی ہم حضرت معاویہ ٹاٹھئے کی شرعی عظمت کا پورا پورا تحفظ کرتے ہوئے جواب دیں کے تا کہ کسی پہلو سے ان جلیل القدر صحابی کے بارے میں کسی پہلو سے کوئی تنقیص وتوبین لازم نه آئے اور حضرات اکابر اہل سنت نے یہی طرز تحقیق اختیار فرمایا ہے اور حضرت معاویہ ٹاٹٹؤ کی طرف اجتہادی خطاء منسوب کرنے کے بغیر کوئی عارہ بھی نہیں ہے۔اور حسب قول سندیلوی کسی صحابی کی طرف اجتہا دی غلطی تشکیم کرنے میں کوئی ہے ادبی بھی نہیں ہے (ملاحظہ ہوا ظہار حقیقت جلد دوم ص ۲۵ م)۔ (۱) ای بحث میں بندہ نے بیلھا ہے کہ:

البتة بمیں حضرات صحابہ کرام شائیم کی مخصوص بلند شان کے پیش نظر اور حضرت

معاویہ ڈٹاٹٹ کو فقیہ و مجہد قرار دیتے ہوئے خطاء اجہادی سے زائد اور کوئی حکم لگانے کا حق نہیں پہنچتا اور خود سندیلوی صاحب کے نزدیک بھی: کسی صحابی کی طرف خطائے اجہادی کی نسبت ہے ادبی نہیں۔

(اظهار حقیقت جلد دوم ، ص ۲۵ م)\_

حضرت معاویہ رہا تھے اور دوسرے صحابہ رہ کالڈیٹر ان حالات میں معذور تھے اور یہ بھی ملحوظ رکھیں کہ حضرت معاویہ رہا تھے کی طرف سے اصل اختلاف حضرت عثان دوالنورین رہا تھے کا قصاص لینے نہ لینے پر مبنی تھا چنانچہ امام غز الی رشالت اور دوسرے محققین نے یہی فرمایا ہے النے (خارجی فتنہ حصہ اول ۵۸۳)۔

ای طرح دفاع میں بندہ نے حضرت معاویہ رہائی کے دفاع میں بیکھا ہے کہ:
ای طرح حضرت امام حسن رہائی کی صلح کے بعد جب حضرت معاویہ رہائی کو الله قاق تمام ملت اسلامیہ نے خلیفہ تسلیم کرلیا تو اب اگر کوئی شخص (خواہ کسی بھی لباس میں ہو) حضرت معاویہ رہائی کی شخصیت کو مجروح کرے گا (جیبا کہ فرقہ شیعہ کے بعد مودودی صاحب نے اپنی کتاب خلافت و ملوکیت میں اس جرم کا ارتکاب کیا ہے) تو ہم عقیدہ اہل السنت والجماعت کی بنا پر حضرت معاویہ رہائی کا بورا پورا پورا دفاع کریں گے جیسا کہ بندہ نے اپنی کتابوں ''مودودی مذہب' اور پورا پورا دفاع کریں گے جیسا کہ بندہ نے اپنی کتابوں ''مودودی مذہب' اور دمامی کا سیہ' وغیرہ میں یہ فریضہ ادا کیا ہے' (خارجی فتہ حصراق ال ص ۵۷)

مندرجہ بالا تین عبارتوں سے حضرت معاویہ ڈاٹٹؤ کے متعلق میراعقیدہ بالکل واضح ہے: مشاجرات صحابہ ڈواٹٹؤ کی جنگ جمل وصفین کی بحث میں بندہ نے جو حضرت معاویہ ڈاٹٹؤ کی طرف باغی وغیرہ کے الفاظ منسوب کیے ہیں تو وہ اکا برامت سے منقول ہیں اور پھر میں نے جا بجا اس کی تو جیہ بھی واضح کردی ہے کہ اس سے مراد صور تا بغاوت ہے نہ کہ حقیقتاً۔ کیونکہ حضرت معاویہ ڈاٹٹؤ مجتمد تھے۔ آپ سے اجتہادی خطا کا صدور ہوا ہے۔ اور خطائے اجتہادی خطائے اجتہادی کی اور خطائے اجتہادی کی اور خطائے اجتہادی کی اور خطائے اجتہادی کی اور خطائے اجتہادی کی کا ایک اجر ملتا ہے۔ لہذا خطائے اجتہادی کی ک

نسبت کرنے میں حضرت معاویہ والنے کی اونی سے اونی تنقیص بھی لازم نہیں آتی ۔ مولوی مہر حسین شاہ صاحب نے جوان الفاظ کو حقیقت پر بہنی قرار دے کر مجھ پر طعن کیا ہے بیان کی سج نہمی ہے یا ناجا کر تعصب ۔ جیسا کہ پہلے اس پر بحث کردی گئی ہے۔ ای طرح مولا نا محملی سعید آبادی مرحوم کے نام سے ایک کتا بچہ بنام ''اصل حقیقت'' کراچی سے شائع ہوا ہے۔ انہوں نے بھی انہی مذکورہ الفاظ کی بنا پر تبرا بازی کا مظاہرہ کیا ہے تو بیان کا خار جیانہ غلوہے۔ اس کتا بچہ کا مشتقل جواب بھی ان شاء اللہ تعالی شائع کیا جائے گا۔

حضرت معاویہ ڈائٹو کے متعلق عموماً مؤرخین اور مصنفین تنقیص و تفریط سے کام لیتے ہیں اور ظاہری روایات کی بنا پر ان کے اجتہادی مقام اور شرف صحبت نبوی سے آئکھیں بند کر لیتے ہیں۔ زمانہ آزادی اور بے راہروی کا ہے۔ اہل السنّت والجماعت کے تحقیقی مسلک کونظرانداز کیا جاتا ہے۔ بہر حال اگر مولانا محراحی صاحب سندیلوی نے حضرت معاویہ ڈائٹو کے حق میں افراط وغلواختیار کیا ہے تو مولا نالعل شاہ صاحب بخاری ان کے معاویہ ڈائٹو کے حق میں افراط وغلواختیار کیا ہے تو مولا نالعل شاہ صاحب بخاری ان کے متعدد عبارتیں بارے میں تنقیص و تفریط کے راستہ پر چلے ہیں جس کے ثبوت میں ان کی متعدد عبارتیں گزشتہ اور اتی میں نقل کر کے ان پر تبصرہ کر دیا ہے۔ اور بندہ نے بفضلہ تعالی اپنے عقیدہ کے تحت حضرت معاویہ ڈائٹو کے دفاع کا فریضہ انجام دیا ہے جس کا اعلان ''خارجی فتنہ'' کے حق میں ارادہ تو مختصر جواب لکھنے کا تھا لیکن درمیان میں حصہ اول میں بھی کر دیا گیا تھا۔ شروع میں ارادہ تو مختصر جواب لکھنے کا تھا لیکن درمیان میں اور حصہ اس کا ایسے آگئے جن میں تفصیل کی ضرورت پڑگئی۔ اللّٰہ تعالیٰ قبول فرما ئیں اور خلوص واستفامت نصیب ہو۔ آئین بجاہ النبی الکریم ٹائٹو ہو۔

خواب میں حضرت معاویہ نٹاٹٹۂ کی زیارت

گزشته سال ذی الحجه ۱۳۰۳ ه میں بنده کو بفضله نعالی چوشی مرتبه هج بیت الله اور زیارت روضه مقدسه رسول الله مگالیا کی سعادت نصیب ہوئی تھی۔منی میں شب جمعه ۹ رذی الحجه نماز عشا پڑھ کر جلدی سوگیا تو خواب میں حضرت امیر معاویه را لائی کی زیارت

نصیب ہوئی۔ آپ نے بندہ ناکارہ سے معانقہ فرمایا۔ اس کے بعد بندہ نے عرض کیا کہ حضرت بندہ نے کتاب ''خارجی فتنہ' لکھی ہے اگر اس میں آپ کے متعلق کوئی تنقیص و تو ہین پائی جاتی ہےتو معاف فرما ئیں۔اس کے بعد آئکھ کھل گئی۔حضرت معاویہ ڈٹاٹٹؤ کا چہرہ باوقاراورسفیدنورانی تھا۔اور بندہ کی معافی کی درخواست پر آپ کے چہرہ پر کوئی ملال ظاہر نہیں ہوا بلکہ حسب سابق شفقت کی نگاہ تھی۔خواب گوشرعی جحت نہیں ہے۔لیکن حسب ارشاد رسالت الجھے خواب مبشرات میں سے ہوتے ہیں۔شرعی دلائل کی بنا پر بندہ اپنی كتاب "فارقى فتنه حصداول" سے مطمئن ہے۔علمائے اہل السنّت والجماعت نے اصل مسئلہ مشاجرات صحابہ ٹھائٹھ میں اس کی تائید وتصویب بھی کردی ہے۔البت منیٰ کے مقدس مقام میں ایام نجے کے دوران حضرت امیر معابیہ ڈٹاٹٹۂ کی زیارت ومعانقہ بندہ کے لیے ایک بڑی سعادت ہے۔جس سے مزید اطمینان نصیب ہوگیا ہے۔اللہ تعالی حضور رحمۃ للعالمین شفيع المذنبين حضرت محمد رسول الله مَثَاثِيَّا كے خلفائے راشدين ، تمام صحابہ كرام واہل بيت عظام تمام ازواج مطهرات (امهات المونين) رضوان الله عليهم اجمعين كي درجه بدرجه عقیدت ومحبت عطافر مائیں۔ان کے بارے میں ہر متم کی تنقیص و ہے ادبی سے بچائیں۔ اعتقادی اور عملی فتنوں سے محفوظ رکھیں اور مذہب اہل السنّت والجماعت کی اتباع ، تبلیغ، خدمت اورنصرت ودفاع كى توفيق عطا فرمائيں - آمين بجاہ خاتم النبيين مَثَالَيْكِمْ -

خادم اہل سنت مظهر حسین عفرله مظهر علی عامع مسجد چکوال وامیر تحریک خدام اہل سنت پاکستان وامیر تحریک خدام اہل سنت پاکستان ۲ رزی الحجیر، ۱۹۸ سے سرحمبر ۱۹۸۸ء

## حضرت قاضی صاحب اور بخاری صاحب کاموقف دار العلوم د بوبند کے اصحاب افغاء کامحا کمہ

''قاضی مظہر حسین کا موقف درست اور اہل السنّت والجماعت اور علمائے دیو بند کے مطابق ہے۔ اور بخاری لعل شاہ کا موقف اس باب میں غیر معتدل اور شیعی مزاج کے مطابق ہے۔استفتاء اور جواب استفتاء حسب ذیل ہے''۔

بسم الله الرحمن الرحيم

کری وعظمی عالی جناب مولانامفتی صاحب دامت برکاتهم العالی دارالعلوم دیوبند
السلام علیم ورحمة الله وبرکانهٔ! مؤدبانه عرض ہے کہ یہاں پر ایک کتاب بنام
"حضرت معاویہ والنو استخلاف برید" (مصنفه مولانا سیّد علی شاہ بخاری خطیب مدنی مسجد
د حضرت معاویہ والنو عبارات وجہزا علی بنی ہوئی ہیں اور چونکہ مصنف فدکوراس بات کا مدی
ہے کہ:

''راقم السطور نے بھی دارالعلوم میں حضرت مدنی ، مولانا بلیاوی اور مولانا اعزازعلی رحمہم اللہ تعالی سے فیض پایا ہے۔'' (اسخلاف بزید ہے 600)

اس لیے دارالعلوم دیو بند سے وابستہ بعض حضرات علماء نے ان کی بعض عبارات سے اختلاف کیا ہے، اختلاف کرنے والوں میں ایک حضرت مولانا قاضی مظہر حسین صاحب مدظلہ خلیفہ مجاز حضرت مرنی رشائشہ بھی ہیں۔ان کے نزدیک

"وہ عبارات جمہور اہلسنت کے مسلک کے خلاف ہیں اور ان میں مصرت معاویہ واللہ انداز سے تقید کی گئی ہے کدان کی وینی عظمت معاویہ واللہ کی ایراز سے تنقید کی گئی ہے کدان کی وینی عظمت

بجروح ہوتی ہے۔"

حضرت قاضی صاحب مدظلہ نے اپنی دو کتابوں (خارجی فتنہ حصہ اوّل اور دفاع حضرت معاویہ رُقافی میں ان عبارات پر بحث کی ہے۔ چونکہ دونوں حضرات جمہور اہلسنت کے پیرواور اکابر رِشلاف و یو بند کے فیض یا فتہ ہونے کے مدعی ہیں ،اس لیے ان کی ورج وَیل عبارات پر روشنی وُّ ال کر ہماری راہنمائی فرمائے تا کہ آنجناب کی رائے گرامی ہمیں مشعلِ عبارات پر روشنی وُّ ال کر ہماری راہنمائی فرمائے تا کہ آنجناب کی رائے گرامی ہمیں مشعلِ راہ کا کام دے سے مولا ناسیّد علی شاہ صاحب بخاری جنگ صفیٰ نے متعلق لکھتے ہیں کہ:

(1) سبحہور اہلسنت کے اس بارہ میں دوقول ہیں:

پہلا قول: ''حضرت علی ڈاٹٹوئٹ پر ہیں اور حضرت معاویہ ڈٹاٹوؤ مجہد مخطی ہیں اور خطاءان کی اجہادی ہے بعنی انہوں نے حق کا قصد کیالیکن خطاء کر گئے، حق کو یا نہ سکے بہرحال ماجور ہیں۔'' (استخلاف یزید ہم ۱۷۲)

دوسرا قول: ''حضرت علی ڈاٹٹؤ حق پر تھے اور حضرت معاویہ ڈاٹٹؤ باطل پر تھے لیعنی خطاءان کی عنادی تھی اور دورِ خلافت علی ڈاٹٹؤ میں وہ ملک جائز تھے۔'' (ایضاً) اس قول پر تقریباً سترہ حوالے پیش کیے ہیں جن میں محاربین علی ڈاٹٹؤ کے متعلق باغی،

من من من کورٹ چو سر بیا سروہ وہ ہے۔ یں جس میں مار میں مار دین میں مولا نا شاہ عبد العزیز خطا کاراور سلطان جائر کے الفاظ پائے جاتے ہیں ، ایک حوالہ حضرت مولا نا شاہ عبد العزیز صاحب رضالت کا بھی ہے جس میں ہے کہ:

اہل حدیث نے روایات صحیحہ سے دریافت کیا ہے کہ بیر کت (بیعنی حضرت معاویہ ہوائٹو کا قال) خواہش نفسانی کی وجہ سے تھی، پس انتہا ہیہ ہے کہ باغی اور گئنگار گناہ کے مرتکب ہوئے۔

(الصائم ١٨٥، بحواله فناوي عزيزي ص ٢٢٥، مترجم اردو)

آ گے لکھتے ہیں:

جمہور اہلسنت کے نظریہ کے مطابق جب طے ہوگیا کہ حضرت علی اللہ الحق المصیب بیں تو بیا امستازم ہے کہ حضرت علی والٹی کا بالمقابل گروہ

باطل پرہو کیونکہ فق کے بالمقابل باطل کا کلم مستعمل ہوتا ہے، جیسا کہ ویحق الله الحق ویبطل الباطل الآیة (ایضاص ۱۸۸)

اللہ الحق و يبطل الباطل الايہ (الفاس المها) اللہ الحق و يبطل الباطل الايہ (الفاس ہے كتے تكھے ہيں كہ:
اگر دوسر نے تول كى بہتاويل كر كى جائے كہ محار بين على ڈاٹنؤ واقعتاً باطل پر تھے مگرانہوں نے باطل كا قصد نہيں كيا تو اس قول كا مرجع بھى وہى ہوجاتا ہے جو پہلے قول كا ہے البتہ بعض عبارات اس تاویل كو قبول نہيں كرتيں ، ہمارے ليے بہت آسان ہے كہ ہم ان عبارتوں كورة كر ديں جو اس تاويل كو قبول نہيں كرتيں اور اس نظريہ كوحق و صواب مجھيں كہ اس مقاتلہ ميں حضرت على ڈاٹنؤ حق پر تھے اور ان كے محاربين فى الحقيقة باطل پر تھے مگرانہوں نے باطل كا قصد نہيں كيا تھا بلكہ حق كا قصد كر كے اجتہا دكيا تھا مگر حق كو پانہ سكے۔ باطل كا قصد نہيں كيا تھا بلكہ حق كا قصد كر كے اجتہا دكيا تھا مگر حق كو پانہ سكے۔ باطل كا قصد نہيں كيا تھا بلكہ حق كا قصد كر كے اجتہا دكيا تھا مگر حق كو پانہ سكے۔ اللہ تعالی ان كی لغز شوں كو معاف فر مائے۔ (ايفنا ہم ۱۸۹)

لكھتے ہیں كد:

''اہلسنت کا اتفاقی عقیدہ ہے کہ دورِ علی والٹو میں حضرت معاویہ رواٹٹو باغی تھے اور تفتلک الفتہ الباغیہ سجیح بخاری کی روایت اہل النة کی سند ہے۔'' (ایضاً مسلام

حضرت معاویه النفواکی عدالت برقرار ہوگئی کے عنوان کے تحت لکھتے ہیں کہ:
'' جب حضرت حسن النفوان سے مصالحت کر کے خلافت سے دستبر دار ہوگئے
اور ساری جماعت ان پرمتفق ہوگئی تو ان کی بغاوت ختم ہوگئی اور بالا تفاق ان
کی عدالت برقرار ہوگئی۔'' (استخلاف بزید مصالحا)

حضرت مواانا قاضی صاحب مدظلہ، بخاری شاہ صاحب کی ان عبارات پر تبصرہ کرتے ہوئے لکھتے ہیں کہ:

"استخلاف يزيد معلوم موتات كه ..... وه بهى راه اعتدال سے بث

گئے ہیں، کتاب کے مطالعہ کے بعد ناواقف قاری کو حضرت معاویہ ڈاٹھا کے ہیں، کتاب کے مطالعہ کے بعد ناواقف قاری کو حضرت معاویہ ڈاٹھا کے ساتھ وہ حسن ظن نہیں رہتا جو حضور رحمۃ للعالمین طاقار کے ساتھ ہوں۔ صحابی کے ساتھ ہونا چاہیے۔ مثلاً حسب ذیل ارتیں ملاحظہ ہوں۔ اسب جمہور اہلسنت کا دوسرا قول کے عنوان کے تحت لکھتے ہیں کہ:

'' حضرت علی ڈاٹھ وَ حق پر تھے اور حضرت معاویہ ڈاٹھا ہاطل پر تھے یعنی خطاء ان کی عنادی تھی اور دور خلافت علی ڈاٹھ میں وہ ملک جائر تھے۔''

اس کے بیجد شاہ صاحب نے ہدا ہے وغیرہ متعدد کتابوں کی عبارتیں پیش کی ہیں جن میں حضرت معاویہ نٹاٹٹؤ کے بارے میں باطل اور جوروغیرہ کے الفاظ ہیں لیکن اس کے متعلق پہلے حضرت مجدد الف ثانی ڈللٹے کا ارشاد نقل کرچکا ہوں کہ اس سے مراد خطائے اجتہادی ہے، حضرت معاویہ بٹاٹٹؤ کو حقیقتاً اہل باطل اور اہل جور وہی شخص کہہ سکتا ہے جوان کو فقیہہ اور مجہتر نہیں سمجھتا اور ان کے خلوص نبیت میں شک کرتا ہے لیکن جو شخص آپ کومخلص اور ففہیہ ومجہز صحابی سمجھتا ہے وہ آپ کے اختلاف کوعنا دی نہیں کہ سکتا اور نہ ہی وہ بیر کہدسکتا ہے کہ حضرت علی المرتضلی ڈاٹٹؤ کی خلافت کے زمانہ میں وہ حقیقتاً غيرعادل تصے؟ كيونكه اجتهادى اختلاف ميں عادل اور غير عادل كا تقابل نہيں ہوتا اور شاہ صاحب نے گوآ خرمیں اہلسنت کے دونوں قولوں کے مابین تطبیق دے کربیدوضاحت کردی ہے کہ "انہوں نے باطل کا قصد نہیں کیا تھا بلکہ تن کا قصد كركے اجتهاد كيا تھا مگر حق كويانہ سكے۔ "الخ لیکن اس کے باوجود ریجھی لکھ دیاہے کہ:

حضرت امیر معاویہ ڈٹاٹئے کے متعلق جمہو راہلسنت کی مذکورۃ الصدر آراء دورِ خلافت علی ٹٹاٹئے میں ان کے خروج و قال کے سلسلہ میں تھیں لیکن جب حضرت حسن ڈٹاٹئے ان سے مصلحت کر کے خلافت سے دستبردار ہوگئے اور ساری جماعت ان پرمتفق ہوگئی تو ان کی بغاوت ختم ہوگئی اور بالا تفاق ان کی علالت برقرار ہوگئی۔''الخ

یہ بات بھی عجیب ہے جب حضرت معاویہ ٹاٹٹؤ نے اختلاف (خواہ وہ جنگ و قال کی صورت میں ہوا) اجتہا دی خطاء قر ار دے دیا تو پھر ہے کہنا کیونکر درست ہوسکتا ہے کہ ''صلح کے بعدان کی عدالت برقرار ہوگئی الخ'' حضرت معاويه ظانفة يهليجى عادل تتص كيونكه مجهتر يتصاور بمهتدكوغيرعا دلنهين قرارديا جاسکتا، علاوہ ازیں بیجی ملحوظ رکھنا جا ہے کہ اگر <sup>د</sup>ھنرت علی المرتضٰی <sub>شاک</sub>یؤے نزديك بهى حضرت معاويه ثلاثية كااختلاف عناد ةوننسانيت يرمبني هوتا تو آپ ثالثوں کی تحکیم کی تجویز قبول نہ فرماتے ، کیونکہ حقیقتاً باغی کے لیے تو قرآن مجيد ميں صريح حكم ندكور ہے كه فقاتلوا التي تبغى حتى تفئ الى امر الله ( پس باغی گروہ سے اس وفت تک لڑائی کروجب تک کہ وہ اللہ کے حکم یعنی حق کی طرف رجوع نه کرے) حالانکه آخری وقت تک حضرت معاویہ زلائیڈنے حضرت علی ڈلٹیڈ کی اطاعت قبول نہیں گی، باوجود اس کے حضرت علی طالٹیؤئے خالتی کی تجویز قبول فرمائی۔'' (خارجی فتنہ، ۳۲۷)

'' بیلم وفہم کے معیار پر ہالکل غلط ہے کیونکہ جب انہوں نے دوسرے قول کے تحت ان کی خطاء کوعنا دی قرار دے دیا تو حق کا قصد ہی کہاں رہا؟ حق کو یا لینے کا قصد تو خلوص پرمبنی ہوتا ہے نہ کہ عنا د اور ہوائے نفس پر؟ ان دونوں با توں میں سے ایک کوشلیم کرلیں اگر بیہیں کہ انہوں نے حق کا قصد کر کے اجتہاد کیا تھالیکن حق کو یا نہ سکے بیغنی خطاء ہوگئی تو پھرخطائے عنادی کے قول کور د کر دیں اورا گرعنادی خطاء کے تول کواہلسنت کا قول تسلیم کرنا ہے تو پھریہ نہ کہیں کہ حق کا قصد کر کے اجتہاد کیا تھا کیونکہ حق کا قصد کرنے کے باوجود خطاء ہوجائے تو

اس کو عنادی خطاء نہیں کہہ سکتے ، کیا عناد اور قصدِ حق دونوں جمع ہو سکتے ہیں؟''(دفاع حضرت معاویہ ٹاٹیڈ مس ۲۹)

نیزمولا نالعل شاہ صاحب کی طرف ہے" فناوی عزیزی مترجم اردوص ۲۲۵، پیش کردہ حوالہ کے متعلق قاضی صاحب مدخللہ ککھتے ہیں کہ:

فناویٰعزیزی کی مذکورہ زیر بحث عبارت الحاقی مجھی جائے گی۔

( د فاع حضرت معاویه خانشایس ۳۵ )

نيز لكھتے ہيں كه:

اگر روایات ِصحیحہ ہے بیر بات ثابت ہوتی تو پھرا کثر مِفسرین اور فقہاءاس کے خلاف کیول مسلک اختیار کرتے ہیں؟ (ایضاً ۳۳)

سیمولانا سیدلعل شاہ صاحب بخاری، حضرت معاویہ ٹاٹائؤ کے متعلق لکھتے

ہیں کہ:

حضرت معاویہ ڈاٹٹیئر زبان طعن دراز کرناممنوع ہے۔(استخلاف یزیدہ ۳۳۸) نیز لکھتے ہیں کہ:

میرے نزدیک حضرت معاویہ ڈلٹٹؤ کا دفاع وین کی ایک اہم خدمت ہے۔ (ایضاً ہم استخلاف یزید)

اس کے باوجود حضرت معاویہ ڈگاٹؤ کے متعلق لکھتے ہیں کہ: معاویہ ڈگاٹؤ بن سفیان ڈلاٹؤ نے حضرت سعد ڈلاٹؤ کو حکم کیا تھا حضرت علی ڈلاٹؤ پر ست کرنے کا۔

آ کے لکھتے ہیں:

صحیح مسلم کی بیروایت عکاسی کرتی ہے کہ ستِ علی ڈاٹٹؤ کے بارے میں نہایت اہتمام کیا جاتا ہے ..... بہرحال لاتسبوا اصحابی الحدیث کے تحت جوستِ منہی عنہ اور ممنوع ہے اسی ستِ وشتم کا ارتکاب بڑے اہتمام سے کیا جاتا

تھا۔ (استخلاف یزید،ص۲۲۲)

قاضى صاحب مدظله لكصة بين:

مولا نالعل شاہ اس سے ثابت کرنا جا ہے ہیں کہرسول اللہ منظیم نے جس سب
سے منع فرمایا تھا حضرت معاویہ ڈالٹھ بڑے اہتمام سے ارشاد نبوی منظیم کی خلاف ورزی کرتے رہے ہیں۔

اس بات کوتسلیم کرنے ہے حضرت معاویہ ڈٹاٹٹڈ کی اخلاقی اور دینی پوزیشن کی کیا حیثیت باقی رہ جاتی ہے۔(دفاع حضرت معاویہ ڈٹاٹٹۂ مسسسے)

السيخاري صاحب لكصة بين:

اس روایت ہے معلوم ہوا کہ مخفل معاویہ ڈاٹٹو کی زیبائش و آ رائش کس فتم کے عنادل خوش گلو کی نواسنجی ہے وابستہ تھی لیکن بھی بھی مقدام ڈاٹٹو ابن معدیکرب جیسے درولیش کی تلخ نوائی مجلس کے رنگ کو پھیکا اور افسر دہ کر دیتی تھی۔ (استخلاف بزید ہے سے درولیش کی تاخ نوائی مجلس کے رنگ کو پھیکا اور افسر دہ کر دیتی تھی۔ (استخلاف بزید ہے سے ہیں:

یہ مشخرا در شخصا ہے یا د فاع وعقیدت ۔ (د فاع حضرت معاویہ ڈٹاٹیو ، ص ۱۵۳) • .....شاہ صاحب لکھتے ہیں:

حضرَت معاویہ ڈلاٹنڈ کے محبوب فرزندنے اپنے زورِ خطابت اور کمالِ فصاحت و بلاغت میں جہاں زیاد کی مٹی پلید کی ، وہاں اپنے شفیق باپ جواسے فداک ابی و ای کہہ کر بلائیں لیتے ہیں ان کی سیاست کا بھی سارا مجرم کھول کر رکھ دیا ہے۔(استخلاف،ص۱۵۵)

قاضى صاحب مدظله لكصتے ہيں:

بہ جارحیت ہے یا کہ د فاع ؟ شیعیت کا یہی مزاج ہے۔

( د فاع حضرت معاویین ص ۱۵ )

شاه صاحب لکھتے ہیں:

اسس صفین کی جنگ جو حضرت معاوید را النفائے نے قصاص میں دم عثمان را النفائے سے لڑی جہاست والجماعت کے عقیدہ کے تحت اس جنگ میں حضرت معاوید را النفائیا غی تھے۔ اس جنگ میں حضرت معاوید را النفائیا غی تھے۔ انہوں نے خلیفہ برحق حضرت علی را النفاؤ کی بعناوت کر کے دم عثمان را النفاؤ کی آڑلی ہے۔ انہوں نے خلیفہ برحق حضرت علی را النفاؤ کی بعناوت کر کے دم عثمان را النفاؤ کی آڑلی ہے۔ (استخلاف میں ۲۲۸)

حضرت قاضى صاحب مدظله لكصته بين:

یہ دفاع ہے یا حضرت معاویہ ڈاٹھ کی نیت پر ناپاک حملہ؟ بیٹک عقیدہ اہلسنت والجماعت میں حضرت معاویہ باغی تھے لیکن آپ کی یہ بغاوت صرف صور تأخی نہ حقیقاً، کیونکہ آپ جہتد تھے اور آپ سے اس میں خطائے اجتہادی سرز دہوگئی شخی ..... اگر نیت میں فساد ہوتو اس کو نہ اجتہاد کہہ سکتے ہیں اور نہ اس پر ایک گونہ اجر ماتا ہے، اور پھر جو دوسرے جلیل القدر صحابہ ڈواٹھ اس میں حضرت ملی معاویہ ڈاٹھ کے ساتھ تھے کیا وہ بھی دم عثمان ڈاٹھ کی آڈ میں حضرت علی المرتضی ڈاٹھ کے ساتھ تھے کیا وہ بھی دم عثمان ڈاٹھ کی آڈ میں حضرت علی المرتضی ڈاٹھ کے ساتھ تھے کیا وہ بھی دم عثمان ڈاٹھ کی آڈ میں حضرت علی المرتضی ڈاٹھ کے ساتھ تھے کیا وہ بھی دم عثمان ڈاٹھ کی آڈ میں حضرت علی

یہاں تو شاہ صاحب حضرت معاویہ ڈاٹھ کے متعاق اپنا نظریہ پیش کر رہے ہیں کہ آپ حضرت علی ڈاٹھ نے بغاوت چاہتے تھے لیکن پہلے یہ لکھ چکے ہیں کہ '' حضرت معاویہ ڈاٹھ نے باطل کانہیں بلکہ تن کا قصد کیا تھا۔' یہ دونوں عبارتیں آپس میں متضاو ہیں کیونکہ اگر حضرت معاویہ ڈاٹھ نے دم عثان ڈاٹھ کی آڑی ہے توان کاحق کا قصد کرنا چھے نہ رہااورا گران کاحق کا قصد کرنا حصح ہے توان پردم عثان ڈاٹھ کی آڑلینے کا الزام بالکل غلط ہے۔ شاہ صاحب کا یہ کھنا بالکل غلط ہے کہ ''اہلست والجماعت کے عقیدہ کے تحت انہوں نے خلیفہ برحق حضرت علی ڈاٹھ کی بغاوت کر کے دم عثان ڈاٹھ کی آڑی ہے کہ اہلست کے تحت انہوں نے خلیفہ برحق حضرت علی ڈاٹھ کی بغاوت کر کے دم عثان ڈاٹھ کی آڑی ہے کہ اہلست کا جائیں ٹاٹھ کی آڑی کی بغاوت کر کے دم عثان ڈاٹھ کی آڑی کی کی کہ یہ کہ اہلست

والجماعت كا؟

نيز لكھتے ہيں كہ:

مندرجہ بالا چارعبارتوں کے پیش نظر کوئی صاحب عقل وانصاف آدمی ہے ہیں کہہ سکتا کہ مولا نالعل شاہ بخاری نے ان میں حضرت معاویہ ڈاٹٹؤ جیسے جلیل القدر صحابی ڈلٹٹؤ کی تعریف وتو صیف کی ہے یا اُن کا دفاع کیا ہے بلکہ یہی فیصلہ کرے گا کہ ان عبارات میں حضرت معاویہ ڈلٹٹؤ کو تھلم کھلا استہزاء واستحفاف اور طعن وتنقید کا نشانہ بنایا ہے۔ (دفاع حضرت معاویہ ڈلٹٹؤ می ۱۵۷)

چونکہ مولا نالعل شاہ صاحب کا دعویٰ ہے کہ''ہم اہلسند، والجماعت ہیں اور حضرت امام ابوحنیفہ ہٹاللئہ کے مقلد اور دارالعلوم دیو بند کے فیض یافتہ ..... خاندان ولی اللہ اور اکابر دیو بند کے فیض یافتہ ..... خاندان ولی اللہ اور اکابر دیو بند سے وابستگی ہے۔ (استخلاف ہص ۸۷۷) اور''ہم نے جو کچھلکھا ہے ..... جمہور اہلسنت کی پیروی میں لکھا ہے۔ (استخلاف ہص ۱۷۷) .....اس لیے براہ کرم ارشاد ہواس بارہ میں :

شاحب مرظله
 شاه صاحب اور حضرت مولا نا قاضی مظهر حسین صاحب مرظله
 میں سے کس کا موقف ومسلک جمہور اہلسنت اور اکا بردیو بند کے مطابق ہے؟

اقوال پیش کے ہیں کیا دونوں صحیح ہیں؟ اگر ہاں، تو کیوں؟ اور اگر نہیں تو کیوں؟ نیز دونوں اقوال پیش کے ہیں کیا دونوں صحیح ہیں؟ اگر ہاں، تو کیوں؟ اور اگر نہیں تو کیوں؟ نیز دونوں اقوال میں جو تطبیق دی گئی ہے وہ صحیح ہے یا غلط، اور کیوں؟ ندکورہ عبارات میں حضرت معاویہ رات کی تعریف یائی جاتی ہے یا تنقیص و تنقید؟ امید کی جاتی ہے کہ آنجنا ب ضرور مماری راہنمائی فرمائیں گے۔

فقظ والسلام

ter Aver to se - 1 -

trains - - - -

منجانب: اہل سنت والجماعت ساہی وال ضلع سرگودها، پاکستان ،مورخه ۲۰ راگست ۱۹۸۵ء

## الجواب

سوال میں مولا نالعل شاہ بخاری کی کتاب ''استخلاف بزید' اور مولانا قاضی مظہر حسین کی کتاب ''دفاع حضرت معاویہ رٹاٹئو'' کے جو حوالے نقل کیے گئے ہیں ، اس سے صاف طور پر ظاہر ہے کہ قاضی مظہر حسین کا موقف درست اور اہل سنت والجماعت اور علاء دیو بند کے مطابق ہے اور بخاری لعل شاہ کا موقف اس باب میں غیر معتدل اور شیعی مزاج کے مطابق ہے ، ان کی عبارت میں حضرت معاویہ رٹائٹو' کی تنقیص عیاں ہے ، جو اہل اسنّت والجماعت کے مسلک کے قطعاً خلاف ہے۔ مولا نالعل شاہ بخاری کا فریضہ ہے اپنی کتاب سے ان عبارتوں کو خارج فرما دیں جن سے صحابی رسول اور کا تب وجی حضرت معاویہ رٹائٹو' پر بوٹ اور کا تب وجی حضرت معاویہ رٹائٹو' پر بوٹ ہوتی ہوتی ہوتی ہے۔ رسول اگرم شائٹو' کا ارشادگرامی ہے :

قال رسول الله صلى الله عليه وسلم الله الله في اصحابي لاتتخذوهم غرضاً من بعدى فمن احبهم فبحبى احبّهم ومن ابغضهم فببغضى ابغضهم ومن آذاهم فقد آذاني ومن آذاني فقد آذی الله ومن آذی الله فیوشک ان یاخذه. رواه الرندی (مثّلوة شریف)

## بعم الدور من ارج

صنه و بهم فرجها البهم ومنه أدنهم بنبذه البلسم والمالادم فقرد ذال و مراه الردالة المرادة المرادة المرادة ومن المرادة ا

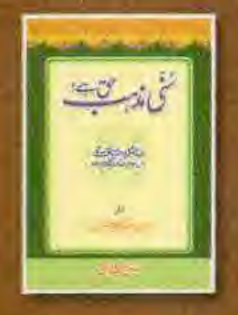


المراجع المرا

کا تب ومی حضرت امیر معاویہ کے ناقدین کے اٹھائے جانے والے اعتراضات کا تحقیقی جائزہ ، دفاع حضرت معاویہ کے حوالے سے متند کا وش



روافض کی طرف سے مذہب اہل سنت پر کئے گئے اعتر اضات کے مدل جوابات ،حقانیت مذہب اہل سنت سے متعلق دلائل و براہین کا انہول خزانہ



طلباء وطالبات کی نظریاتی ذہن سازی کے لئے ایسے بنیادی عقائد کا مجموعہ جن پر ایمان نجات اخر دی کا ضامن ہے۔



کتاب''آ فتاب ہدایت'کے جواب میں لکھی جانے والی ''تخلیات صدافت'' پر مخفیقی مقالہ ، مذہب اہل سنت کی خفانیت پرلاجواب شاہکار



ماہ محرم کے مروجہ ماتم کے حوالے سے اہل سنت والجماعت کا اجماعی مؤقف، دلائل و براہین کی روشنی میں



مسكن الماليساء كالمعتمل الماليساء عمالة الماليساء معتمل الماليساء معتملها الماليساء معتملها الماليساء و300-9470582